


1

ATATÜRK'ÜN IŞIĞINDA



2



3

ISBN: 978-605-69669-6-5

© FEYZİYE MEKTEPLERİ VAKFI YAYINLARI 2025

-

Baskı: OPTİMUM BASIM SANAYİ VE TİCARET LİMİTED ŞİRKETİ

FMV Yayınları

Tel: 0212 233 12 03
Faks: 0212 240 85 91
www.fmv.edu.tr



4

İÇİNDEKİLER

Ön Söz 

BÜYÜK SAVAŞ SONRASI DÜZEN ARAYIŞLARI

BİZDE DEVRİMLER, DÜNYADA SAVAŞIN AYAK SESİ
1. Büyük Savaştan Sonra 

CUMHURİYET’İN KURULUŞU VE YENİDEN İNŞA SÜRECİ

YENİ BİR YURTTAŞLIK ANLAYIŞININ DOĞUŞU

OSMANLI’DAN CUMHURİYET’E  
TÜRK MİMARLIĞINDA DÖNÜŞÜM

  

2.BÖLÜM: DÜNYADA 1930’LU 40’LI YILLAR

İKİ SAVAŞ ARASI DÖNEMDE AVRUPA: ÇÖKÜŞ, FAŞİZM VE 
YENİ BİR SAVAŞIN GÖLGESİ

İKİNCİ DÜNYA SAVAŞI YILLARI



5

2. Genç Cumhuriyet'in Savaş Sonrası Yılları

3.BÖLÜM: KÜLTÜR DEVRİMİ  
BİLGİYE AÇILAN KAPILAR:  
YÜKSEKÖĞRETİMDE DÖNÜŞÜM
1. Osmanlı’da Üniversite Eğitimi
2. Darülfünun ve Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Yükseköğretimde   
    Dönüşüm
3. Yükseköğretim ve Üniversite Reformu
4. Okullar Kenti: Ankara
5. Türkiye’nin Dört Bir Yanına Üniversite

MİLLETİN DİLİNDEN ULUSUN KALBİNE:  
ATATÜRK VE EDEBİYAT
1.Atatürk’ün Edebî Zevki ve Okuma Kültürü
2. Edebiyat ve Millet İnşası
3. Dil Devrimi ve Türk Dil Kurumu
4. Atatürk Dönemi'nde Edebiyat Politikaları
5. Nutuk’un Edebî Yönü
6. Atatürk’ün Okuduğu ve Önerdiği Edebiyat Eserleri
7. Atatürk’ün Eserleri
8. SONUÇ: Atatürk ve Edebiyat Arasındaki Sürekli Bağ

FİLM GİBİ BİR DEVRİM:  
CUMHURİYET’İN KURGUSUNDA SİNEMA
Bir Devrimin Kadrajı
1. Sinemanın Serüveni: Paris’ten Payitahta
2. Canlı Görüntüler Osmanlı Coğrafyasında
3. 1922-1938 Arası Dönem

GÖLGEDEN SAHNEYE:  
TİYATRONUN CUMHURİYET’LE AYDINLANAN YÜZÜ
1. Gelenekselden Moderne: Türk Tiyatrosunun Tarihsel Serüveni
2. Cumhuriyet’in İlk Yılları: Ulusal Kimlik ve Tiyatro 

CİRİTTEN STADYUMLARA: TÜRK SPORUNUN EVRİMİ
1. Osmanlı’da Sporun Sosyal ve Kültürel Yeri
2. Modern Sporların Osmanlı’ya Girişi



6

3. Cumhuriyet Dönemi ve Sporun Kurumsallaşması
4. Eğitimde Sporun Yeri ve Beden Eğitimi
5. Cumhuriyet Dönemi Spor Kurumları ve Organizasyonlar
6. Türk Sporunun Uluslararası Alandaki İlk Başarıları ve Temsili
7. Sporun Toplumsal Hayata Yansıması ve Yerel Organizasyonlar
8. Atatürk’ün Spor Anlayışı ve Sporun İdeolojik Temeli
9. Sonuç

Son Söz 



7

Ön söz

Cumhuriyet, yalnızca bir devletin kuruluşu değil, aynı zamanda yeni 
bir toplumun ve bu toplumu inşa edecek olan yurttaşlık bilincinin ye-
niden tanımlanmasıdır. Bu tanımın temelinde ise Gazi Mustafa Kemal  
Atatürk’ün “kültür” kavrayışı yer alır. Onun için kültür, yalnızca gele-
neklerin toplamı, sanatın ya da edebiyatın alanı değil; bir milletin varlı-
ğını sürdürebilmesinin asli dayanağıdır.

Atatürk, çağdaş uygarlık düzeyini aşmayı hedef gösterirken, bu hedefin 
yalnızca teknik gelişmeyle değil, kültürel bir dönüşümle mümkün olaca-
ğını öngörmüştür. Onun önderliğinde gerçekleşen devrimlerin tamamı, 
halkın yaşam biçimini, düşünme şeklini ve değer dünyasını yeniden şe-
killendirmeye yöneliktir. Bu dönüşüm, laik, bilimsel, özgürlükçü ve eşit-
lik temelli bir kültür zemininde yükselmiştir.

Feyziye Mektepleri Vakfı olarak hazırladığımız Atatürk Serisi kitapları-
mızın sekizincisi olan bu kitap, “Kültür Devrimi” başlığı altında yayım-
lanan iki ciltten oluşan eserin ikincisidir. İlk ciltte güzel sanatlar, müzik, 
plastik sanatlar, resim, heykel gibi alanlarda Cumhuriyet’in kurucu ilke-
lerinin izlerini sürmüş; sanatla birlikte toplumsal kimliğin nasıl yeniden 
inşa edildiğini ortaya koymuştuk. Elinizdeki bu ikinci ciltte ise, kültür 
devriminin farklı boyutları, bütüncül bir bakış açısıyla incelenmektedir.

Bu ciltte, kültür devriminin şu temel alanlardaki etkileri ele alınmakta-
dır:

• Üniversite reformu ve yükseköğretimin uluslararası bir nitelik  
kazanması,

• Yurttaşlık bilincinin inşasında hukukun, eğitimin ve toplumsal  
eşitliğin rolü,

• Kadının toplumsal, hukuki ve siyasal yaşama katılımı,
• Modern şehirleşme ile Türkiye’nin mekânsal ve toplumsal yeniden 

yapılanması,



8

• Edebiyatın, tiyatronun, sinemanın kamusal bilinç oluşturmadaki  
işlevi,

• Sporun yalnızca beden değil, karakter ve kimlik inşasındaki yeri.

Bu başlıklar, Cumhuriyetimizin Kurucusu Büyük Önder Mustafa Ke-
mal Atatürk’ün devrimci karakterinin kültürel izdüşümleridir. O, kül-
türsüz bir özgürlüğün, eğitimsiz bir demokrasinin ve sanatsız bir toplu-
mun köksüz kalacağını biliyordu. Onun için özgürlük, yalnızca siyasal 
bir hak değil; düşünebilme, sorgulayabilme ve yaratabilme becerisiyle 
tamamlanmalıydı.

Biliyoruz ki Atatürk’ün kültür devrimi, hâlâ devam eden bir yürüyüş-
tür çünkü kültür, sürekli gelişen, değişen ve derinleşen bir alandır. An-
cak temellerin sağlam atılması, bu yürüyüşün sağlıklı biçimde devamını 
mümkün kılar. Elinizdeki bu kitap, o temellerin nasıl atıldığını, hangi 
düşünsel ilkelerle yükseldiğini ve bugün bize ne anlattığını göstermeyi 
amaçlıyor.

Kitabımız, Işık Okullarımızda görev yapan değerli öğretmenlerden olu-
şan FMV Yayın Kurulumuz tarafından titizlikle hazırlanmış; tarihsel 
belgelerle, akademik kaynaklarla ve toplumsal hafızayla beslenmiştir. 
Değerli katkılarıyla yayına yön veren Sayın Erol Üyepazarcı’ya şük-
ranlarımızı sunarız.

Atatürk’ün Işığında Kültür Devrimi - II, yalnızca bir tarih anlatısı 
değil; aynı zamanda bir kültürel uyanışın, bir bilinç inşasının izlerini ta-
şıyan bir belgedir. Büyük Önder Mustafa Kemal Atatürk’ün kültür dev-
rimi, bugün de yolumuzu aydınlatan en güçlü ışıktır.

Bu eserle, Cumhuriyetimizin Kurucusu Atatürk’e ve Cumhuriyet Tür-
kiyesi’nin yapılanmasında emeği geçen; bilim, sanat ve düşünce alanında 
toplumu aydınlatan tüm aydınlara minnet ve şükranlarımızı sunarız.

Av. A. Akın Süel
FMV Yönetim Kurulu Başkanı



9

Feyziye Mektepleri Vakfı ve Kültür

Sevgili Işıklılar ve Saygıdeğer Işıkseverler,

Bugüne kadar çok emek vererek Atatürk’ü ve reformlarını daha yakından 
tanımak, anlamak ve anlatabilmek için 7 kitap hazırladık. Serimizin ilk 
kitabı ATATÜRK VE TÜRK DİL DEVRİMİ konusunda 2018 yılında 
(133. Kuruluş Yıl Dönümümüzde) yayımlandı ve her biri kendi konusun-
da faydalı ve yararlı eserler oldu. Bu yıl da 8. kitabımızı yayımlıyoruz ve 
niyetimiz bu yayımlarımızı hem sürdürmek hem de diğer okullara/ vakı-
�ara örnek olabilmek. Niyetimiz hem yapıcı ve yaratıcı hem de uyarıcı ve 
destek verici olmak. Vakfımıza çok yakışan bir davranış olarak.

2024-2025 Eğitim Öğretim Yılı’nda ilk defa konumuzu ATATÜRK VE 
KÜLTÜR olarak belirledik. 1881’de başlayan bir kültür olayı; bir impar-
atorlukta başlayıp, 1908’de II. Meşrutiyet’i, 1914’te I. Dünya Savaşı’nı, 
1939’da II. Dünya Savaşı’nı görüyor, 1950’de demokrasiye geçiyor.

Bu dönemde en önemli olay İSTİKLAL SAVAŞIMIZ ve ardından doğal 
olarak gelen Cumhuriyet’in ilanıdır. (29 Ekim 1923). Bunu neler izle-
di? Dünyaya örnek gösterilebilecek KÜLTÜR REFORMU en çarpıcı 
örneğidir. Biz buna bir Rönesans Devrimi diyemez miyiz? Dünyada baş-
ka bir örneği var mıdır? Bu konu üzerinde çok boyutlu olarak hem derin-
liğine hem de uzun süreli olarak düşünmeli ve tartışmalıyız.

Biz Işıklılara düşen en önemli görev ve sorumluluk da budur çünkü 
kültür bir toplumun harcıdır, temelidir ve karakteridir. Kültür olmadan, 
anlaşılmadan ve gelecek nesillere doğru bir şekilde aktarılmadan aydınlık 
bir gelecek inşa edilmesi mümkün olamaz.

Atatürk kültür dostları olarak; çok çok örnek arasında Hasan Ali Yücel 
ve okulumuzdan, içimizden biri olarak Nakiyye Elgün bize yol göstericid-
irler. Onlar çok zor olan bir görevi yaptılar, unutamayız.



10

Elimizdeki eser ise okulumuzun öğretmenlerinin yoğun katkıları, çaba-
ları, emekleri ile ortaya çıkarılmış değerli ve yol gösterici bir eserdir. Son 
olarak, Atatürk’ün “Türkiye Cumhuriyeti’nin temeli KÜLTÜR’dür.” 
sözü bize her zaman yol göstermelidir.

Dr. Said Akçura 
1964 Işık Lisesi Mezunu,

FMV Onur Kurulu Başkan Vekili ve Kültür Komitesi Üyesi



11

1.1. 1920’ler: Dünya Siyaseti, Kültürü ve Türkiye’nin 
Yeniden Doğuşu
Modernleşen dünya ile savaş sonrası yeniden yapılanma süreci, 1920’li 
yılları hem Batı’da hem Türkiye’de derin kırılmaların ve dönüşümlerin  
yaşandığı bir dönem hâline getirmiştir. Bu bölümde, dünya genelinde sa-
vaş sonrası yaşanan teknolojik, kültürel ve siyasal değişimlerle Türkiye'nin 
bu yıllarda verdiği bağımsızlık mücadelesi ve Cumhuriyet'in kuruluş sü-
reci karşılaştırmalı olarak incelenmektedir.

Modernleşen Dünyada 
Türkiye’nin Konumu

1.Bölüm

BÜYÜK SAVAŞ SONRASI DÜZEN ARAYIŞLARI



12

BİZDE DEVRİMLER, DÜNYADA SAVAŞIN  
AYAK SESİ

1. Büyük Savaştan Sonra 
Birinci Dünya Savaşı’ndan çıkan dünyada, özellikle gelişmiş sanayi top-
lumlarında, uzun süren savaşın da psikolojik etkisiyle insanlar gelenek-
lerden hızla uzaklaşarak modernizmin yeniliklerine yöneldi. 1920’ler 
otomobil, radyo, film, yeni elektrikli ev aletleri gibi hayatı kolaylaştıran 
gelişmelerin de hızla yaygınlaşmasıyla çılgın bir tüketim çağını da başlattı. 
Seri üretim sayesinde modern teknolojik ürünlerin ucuzlatılarak orta sı-
nı�arın da tüketimine sunulması bu dönemin lokomotifi oldu. 

Eğlence sektörü yükselişe geçti. Caz müziği ve dans her yere egemen oldu. 
Moda zirveye ulaştı. Siyasi olarak liberalizm en parlak dönemini yaşıyor-
du. Bireysel özgürlükler önem kazanmaya başlamıştı. Amerika, Kanada, 
Büyük Britanya (1928) ve birkaç gelişmiş Avrupa ülkesinde kadınlara oy 
hakkı tanındı. 

Savaşın yıkımı her alanda yeni bir inşa sürecini başlatmıştı, dolayısıyla 
inşaat sektörü patlamış, ekonomik büyüme yükselişe geçmişti. Tüketici 
talepleri artmış, modern yaşam tarzı her yanı sarmaya başlamıştı. Devasa 
sinema, opera ve spor salonları, müzikholler açılıyordu. Ses teknolojisin-
deki icat ve gelişmeler sesli sinemayı ortaya çıkarınca sinema sektörü de 
patladı. 

Sinema ucuz ve bütün ülke insanlarını birleştiren yeni bir eğlence tarzı 
olarak yeni bir kitle kültürünün doğmasında önemli bir rol üstlendi. Öte 
yandan birçok mucit televizyon üzerinde çalışıyordu. Modern hayat ve 
seri üretim, o zamana kadar süregelen mimari anlayışını da değiştirmiş, el 
emeğine dayanan art nouveau tarzı yerini sanayi üretimine dayanan art 
deco’ya bırakmaya başlamıştı. Bu yeni mimari tarza doğadan esinlenilen 
geometrik figürler egemendi. Helsinki Garı, Ankara Garı, Chrysler Bi-



13

nası, Empire State Binası gibi yapılar dünyadaki art deco mimarinin ilk 
örnekleri oldu.

Bu hesapsız büyüme, üretmeden çılgınca tüketme çağı uzun sürmedi; 
1929 sonbaharında Wall Street’te Amerikan borsası çökünce dünya eko-
nomik bunalıma girdi. Bu, siyasi olarak da liberalizmin başarısızlığıydı. 
Böylece 12 yıl sürecek büyük ekonomik bunalım tüm dünyaya yayıldı. 
Liberalizmin çöküşüyle Avrupa’da yeni otoriter rejimler boy göstermeye 
başladı.

2. Aynı Yıllarda Türkiye’de Neler Yaşandı?
Amerika savaş ekonomisinden kendine düşen payı fazlasıyla aldı. Avrupa 
ise savaşın yaralarını sarıp çılgın hayatlarını kaldığı yerden sürdürürken 
emperyalist devletler bir yandan da göz diktikleri başka topraklarda işgale 
ve kan akıtmaya, ülkeleri aralarında paylaşmaya devam ediyordu. Bu ülke-
lerden biri de Osmanlı İmparatorluğu’ydu. 

Başta İngiltere olmak üzere o dönemin emperyalist devletleri Birinci 
Dünya Savaşı’na Almanya’nın yanında katıldığı için savaştan yenik çıkan 
bir imparatorluktan geriye kalanları da elimizden almaya çalışıyordu. 
Kurtuluş Savaşı’nı başlatanlar, Anadolu topraklarında emperyalist kuşat-
mayı dağıtıp bağımsızlığın kazanılması ve yeni bir devletin kurulması için 
canını ortaya koymuştu.

Savaş sonrası Avrupa, 1920’li yılların sonuna kadar eğlenceye ve tüketime 
dayalı çılgın bir hayat sürerken biz aynı yılları kurtuluş savaşı mücadele-
siyle ve sonunda yeni bir devletin inşasıyla geçirdik.

1920’li yıllar bizim için kan, gözyaşı, açlık ve yoksulluk yıllarıydı. 20’li 
yılların ikinci yarısı ise kurulan yeni rejimin, cumhuriyetin inşasıyla geçe-
cekti. Sırada yeni bir toplum yaratmak vardı. İronik gibi görünebilir ama 
bunun için yüzümüzü topraklarımızdan kovduğumuz Batı devletlerine 
döndük. Daha doğru bir ifadeyle batı coğrafyasına… Çünkü uygarlık o 
topraklardaydı.



14

Yüzümüzü döndüğümüz Batı’da kapitalizmin liberal siyaset ve ekonomi 
anlayışı i�as etmiş, Batı’nın medeni, kalkınmış ülkeleri ekonomik bir bu-
nalımın içinde bulmuşlardı kendilerini. Üstelik kendileriyle beraber tüm 
dünyayı sürüklemişlerdi peşlerinden.

İmparatorlukların çöküp milliyetçilik ideolojisi temelinde kurulan 
ulus-devletlerin içinden faşizm çıkmıştı bu kez. Dünya ekonomik buhra-
nı ülkeleri yeniden açlık ve sefalete sürüklerken bu kaçınılmazdı. Çünkü 
isyan eden yoksul kitleler kendi dertlerine derman olacak bir oluşumun 
arayışı içerisindeydi. İşte bu arayış içindeki yoksul kitleleri yeni vaatlerle 
peşine takan milliyetçilik dalgası çığ gibi büyüyordu tüm Avrupa’da. Bu 
dalga 30’lu yıllar boyunca insanları peşinden sürükleyecek sonunda dün-
yayı ikinci bir savaşın eşiğine getirecekti. Ve tüm insanlık o çığın altında 
kalacaktı.

CUMHURİYET’İN KURULUŞU VE  
YENİDEN İNŞA SÜRECİ

Birinci Dünya Savaşı, Balkan Savaşı, Çanakkale Savaşı, Kurtuluş Savaşı 
derken yorgun, bezgin, yoksul, aç, eğitimsiz, cahil bırakılmış bir toplum 

vardı Cumhuriyet ilan edildiğin-
de. Mustafa Kemal Atatürk’ün yeni 
devleti kurup onun idare şeklini 
belirlerken “Egemenlik, kayıtsız 
şartsız milletindir” dediği millet 
bu içler acısı hâldeydi. Bu milletin, 
ondan istendiği gibi, kendi kendini 
yönetebilmesi için yapılması gere-
ken çok işler vardı. Toplumun yüzde 
seksenden fazlası okumayı yazmayı 
dahi bilmiyordu. Ülkenin milletini 
besleyecek kaynakları bile yok dene-
cek kertedeydi. Köylünün milletin 
efendisi olabilmesi için önce kar-



15

nının doyması gerekiyordu. Sonraki en yakıcı sorun eğitimdi, öğretim-
di. Ülkenin eğitim öğretim alanında da yeterli altyapısı yoktu. Devletin 
milletine bir şeyler verebilmesi için öz kaynaklarını iyi değerlendirip üret-
mesi, kalkınması, zenginleşmesi, refahı toplumun her kesimine dağıtması, 
doğru zamanda doğru yatırımları yapması, sanayileşmesi, kentleşmesi ge-
rekiyordu. Öte yandan kendi kültürünü yeni baştan ele almalıydı. Üste-
lik karnını doyurduğu ve eğittiği insanların insan olmaktan kaynaklanan 
doğal hakları vardı. Buna bir de yurttaş olmaktan kaynaklanan hak ve gö-
revler eklenecekti. Toplumun her bireyi devlet ve yasalar karşısında eşit 
haklara sahip olmalıydı. Bağımsız bir ulusun özgür bireyleri olmalıydı. Ki 
millet ümmet olmaktan çıkıp yurttaş olabilsin. Batı’daki insanların sahip 
oldukları hak ve özgürlüklere onlar da sahip olabilsin. Kısacası her şeye eş 
zamanlı başlanmalıydı.

Toplumun ekonomik, düşünsel, kültürel, bilimsel, hukuksal birçok açı-
dan hızla değişmesi gerekiyordu. 1920’li yıllarda hukuksal, bilimsel, eko-
nomik girişimler derhal başlatıldı.

1. Tarım ve Bilim Devrimi
1.1. Cumhuriyet Döneminde Tarım Alanındaki Reformlar
Atatürk, tarımı kalkınmanın temeli olarak görüyordu. Bu nedenle birçok 
ziraat okulu, araştırma istasyonu ve enstitü kuruldu. Yüksek Ziraat Ensti-
tüsü gibi kurumlar çağdaş tarım tekniklerini yaygınlaştırdı. Tarımda ma-
kineleşme, üretim artışı ve bilimsel yöntemlerin uygulanması hede�endi.

1923 yılında Türkiye Cumhuriyeti'nin ilan edilmesi, yalnızca yeni bir 
devletin kuruluşu değil, aynı zamanda köklü bir toplumsal ve kültürel 
dönüşüm sürecinin de başlangıcıydı. Bu dönemde Türkiye, bilimsel ve 
teknolojik anlamda henüz güçlü bir varlık ortaya koyamamıştı. Yıllar 
süren savaşlar ve işgaller hem insan kaynağını tüketmiş hem de ülkenin 
altyapısını büyük ölçüde tahrip etmişti. Ülkeyi kalkındıracak ve bilimsel 
düşünceyi ileri taşıyacak nitelikli kadroların birçoğu savaş meydanlarında 
yitirilmişti.



16

Cumhuriyet’in ilk yıllarında, Türkiye’nin bilgiye, eğitime ve bilime duy-
duğu ihtiyaç son derece açıktı. Sağlık altyapısı yalnızca 86 hastane ile sı-
nırlıydı. Halkın büyük çoğunluğu kırsal alanlarda yaşıyor olmasına rağ-
men, tarım ve hayvancılık oldukça geri düzeydeydi. Traktör gibi modern 
tarım araçları yok denecek kadar azdı. Köylü, çağın çok gerisinde, ilkel 
yöntemlerle üretim yapıyor ve ekilebilir toprakların ancak küçük bir kıs-
mını değerlendirebiliyordu.

Mustafa Kemal Atatürk, bu gerçeklerin farkındaydı. Ona göre, çağdaş uy-
garlık seviyesine ulaşmak ve hatta onu aşmak, ancak bilim ve aklın yol 
göstericiliğinde mümkün olabilirdi. Bilim, sadece teknik bir alan değil; 
aynı zamanda toplumu aydınlatan, yönlendiren ve kalkınmayı mümkün 
kılan temel bir güçtü. Atatürk, Türkiye'yi yalnızca modern bir ülke haline 
getirmekle kalmak istemiyor; onu uluslararası alanda saygın ve etkili bir 
konuma da taşımayı hede�iyordu. Bu hedefin temel taşı ise eğitim, bilim 
ve teknoloji alanlarında gerçekleştirilecek reformlardı.

Ziraat Mühendisleri ile Tarım Devrimine 

"Üreten köylü milletin efendisidir." diyerek kalkınmayı köyden başlatan 
Atatürk, Tarım Devrimi'yle köylünün, çi�çinin "modern tarım ve ileri 
hayvancılık" yapmasını istiyordu. İlk iş olarak, ülke genelinde tarım ve 
hayvancılık konusunda halkı bilgilendirecek, tarımsal üretimini artırmak 
için tarım ürünleri üzerinde araştırmalar yapacak ve çağdaş bilgiyle do-
nanmış ziraat mühendisleri yetiştirecek tarım okulları, tarım enstitüleri, 
tarım istasyonları açıldı.

Bu amaçla daha Kurtuluş Savaşı sırasında Ankara'da Veteriner Kontrol ve 
Araştırma Enstitüsü açılmıştı. 

Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte Türkiye'nin birçok bölgesinde hızla araş-
tırma enstitüleri ve istasyonları kuruldu. Bu tarım enstitülerinden, istas-
yonlarından bazıları şunlardır:



17

• Adana Bölge Pamuk Araştırma Enstitüsü (1924)
• Bilecik Deneme ve Üretme İstasyonu (1924)
• Rize Çay Araştırma Enstitüsü (1924)
• Eskişehir Tarımsal Araştırma Enstitüsü (1926)
• Adapazarı Tarımsal Araştırma Enstitüsü (1926)
• Orta Anadolu Tarımsal Araştırma Enstitüsü (1927)
• Tekel Enstitüsü (1927)
• Malatya-Sultansuyu Veteriner Zooteknik Araştırma Enstitüsü (1929)
• Ankara Refik Saydam Merkez Hıfzıssıhha Enstitüsü (1929)
• Ankara Yüksek Ziraat Enstitüsü (1933)1 

Cumhuriyet’in Tarım Hamlesine Uluslararası Tanıklık

Cumhuriyet’in ilk yıllarında, Türkiye'deki köklü dönüşümleri yerinde 
gözlemlemek isteyen pek çok yazar, gazeteci ve aydın Ankara’ya gelmişti. 
Onlar, devrimleri ve çağdaşlaşma çabalarını kaleme alarak hem Türkiye’ye 
dair içeriden bir bakış sundular hem de bu yenilikleri dünyaya duyurdu-
lar. Bu tanıklıklardan biri de Alman gazeteci ve siyaset bilimci Stephan 
Ronart’a aittir.

1936 yılında Ankara Yüksek Ziraat Enstitüsü’nü ziyaret eden Ronart, 
gözlemlerini şu sözlerle aktarmıştır:

“Yeşillikler ortasında bembeyaz ve yepyeni bir kent kurulmuştur: Labora-
tuvarlar, mesleki uzmanlık enstitüleri, konferans salonları, koleksiyonlar, 
deney istasyonları, örnek tarlalar, haralar, sütçülük ve tavukçuluk daireleri, 
hayvan hastaneleri, krematoryumları, çalışma hücreleri, kütüphaneler, öğ-
renci yatakhaneleri, yemek salonları, jimnastik holleri, tenis yerleri, manej-
ler, sebze bahçeleri, fidanlıklar, çayırlar, beton caddeler ve kumlu yollar...
Yatay ve koşut çizgilerle uzayıp giden yapı ön yüzlerinin yanı başında iri yarı, 
dört köşe yapılar... Yaşam, devinim, kabına sığmayan bir gençlik... Tümü 
derli toplu, tümü dosdoğru. Varılacak hedefin bilinci ile göğsü kabarmış ve 
alnı yukarı kalkmış bir varlık: Yüksek Ziraat Mektebi.” 2

1 Güneş Kazdağlı, Atatürk ve Bilim, Tübitak Yayınları, Ankara, 2002.
2 Stephan Ronart, Bugünkü Türkiye (1936), çev. B. T. Şaman, Çetin Yetkin, Antalya, 2009.



18

Bu gözlem, yalnızca bir eğitim kurumunu değil, aynı zamanda Cumhu-
riyet’in bilimsel kalkınma idealini ve gençliğe olan inancını yansıtıyordu.
1930’lu yıllara gelindiğinde bu hedef doğrultusunda kayda değer ilerle-
meler görüldü. Türkiye genelinde 3’ü Osmanlı döneminden kalan, 13’ü 
yeni açılan toplam 16 ziraat okulu faaliyete geçti. Böylece Atatürk’ün ön-
gördüğü tarım devrimi için gerekli bilimsel kadrolar yetiştirilmiş, ülkenin 
farklı bölgelerinde bilgi ve üretim merkezleri kurulmuştu. Artık tarımsal 
kalkınma için yalnızca bir vizyon değil, bu vizyonu hayata geçirecek ku-
rumlar ve uzmanlar da vardı.

YENİ BİR YURTTAŞLIK ANLAYIŞININ DOĞUŞU
1. Adalet ve Eşitlik Mücadelesi
Kurtuluş Savaşı’ndan çıkıldığında toplumun büyük çoğunluğu okuma 
yazma bilmiyordu, ülkenin altyapısı harap durumdaydı. Cumhuriyet’in 
ilanıyla birlikte ekonomi, hukuk, eğitim, kadın hakları gibi alanlarda 
köklü reformlar başlatıldı. 20’li yıllar ekonomik reformların hayata geçi-
rildiğine tanık oldu. 1930’lar ise Atatürk liderliğinde eğitimin birleştiril-



19

mesi, Latin alfabesiyle okuryazarlığın artırılması ve kadınlara seçme-se-
çilme hakkı gibi reformların devreye alındığı yıllar oldu.
• 3 Nisan 1930’da Türk kadınına belediye seçimlerinde seçme ve seçil-

me hakkı tanıyan belediyeler kanunu kabul edildi.
• 11 Nisan’da Sultanahmet’te büyük kadın mitingi yapıldı. Kadınlara 

yerelde seçme ve seçilme hakkının tanınması kutlandı. 
• 1932’de cumhuriyet düşüncesini geniş kesimlere yaymak ve benim-

setmek amacıyla Halkevleri açıldı.
• Türk kadını 5 Aralık 1934’te milletvekili seçme ve seçilme hakkını 

da elde etti.

30’lu yıllarda artık bir Türk aydınlanma hareketinden söz edilebilirdi.
Cumhuriyet kısıtlı bütçesine rağmen yabancılardan çok fazla borç al-
madan kalkınmayı başarmıştı. 1923 İzmir İktisat Kongresi'yle başlayan 
kalkınma sürecinde denk bütçe, açık diplomasi, "Yurtta Barış Dünyada 
Barış" ilkeleriyle hareket edildi.

Türkiye, Milletler Cemiyeti'ne ancak davet edilince girdi. Bu dönemde 
%10 kalkınma hızı, %20 sanayileşme hızı yakalanmıştı. Son beş yılda ise 
bir büyük isyan (Dersim İsyanı) ve irili ufaklı çatışmalar, Hatay ve Boğaz-
lar sorununa rağmen devletçi ekonomiyle ve kalkınma planlarıyla fabri-
kalarını, demiryollarını, bankalarını kurdu ve büyük bir hızla sanayileşti. 

Halkçılık ilkesi doğrultusunda Halkevleri, Halkodaları, köy öğretmen 
okulları, köy okulları, millet mektepleri, eğitim enstitüleri, yüksekokullar 
ve üniversiteler kurularak halk bilinçlendirildi. Özetle 15 yıl gibi kısa bir 
sürede, Orta Çağ kalıntısı, geri kalmış, dışa-bağımlı bir toplumdan çağdaş 
bir ulus ve toplum yaratıldı.

Bunun adı “Kültür Devrimi Mucizesi” idi.

Kadının Sessizliği ve Yeniden Doğuşu
Yüzyılların katı kuralları ve toplumsal baskıları arasında, Anadolu kadını 
sessiz, suskun ve derin bir hüznün içinde var olma mücadelesi veriyordu. 



20

Osmanlı İmparatorluğu’nun son 
dönemlerinde, geleneksel yapının 
ağırlığı altında ezilen kadınlar, 
toplumsal hayatta varlık göste-
rebilmekten uzaktı. Kadınların 
sosyal ve hukuki haklarının ne-
redeyse yok sayıldığı bu dönemde, 
bireysel özgürlüklerin temelleri 

atılmamış, kadının toplumsal kimliği belirlenmemişti. Atatürk’ün lider-
liğinde başlayan kültürel devrim, işte bu karanlık dönemin üzerine bir ışık 
gibi doğdu. Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte kadınlar, hak ettikleri toplum-
sal ve hukuki statüye kavuşmanın ilk adımlarını attılar. Bu süreç, kadının 
yalnızca aile içinde değil, toplumsal yaşamda da söz sahibi olmasının yo-
lunu açtı. Atatürk’ün şu sözü, bu devrimin özünü yansıtıyordu: “Dünya 
üzerinde gördüğümüz her şey kadının eseridir.”

1.2. Dünyada Kadın Haklarının Durumu
20. yüzyılın başlarında kadın hakları, dünya genelinde hâlâ büyük ölçüde 
sınırlıydı. Pek çok Avrupa ülkesi ve Amerika Birleşik Devletleri’nde kadın-
lar, seçme ve seçilme hakkından mahrumdu. Örneğin, ABD’de kadınlar 
ancak 1920 yılında 19. Anayasa Değişikliği ile oy hakkına kavuşabilmişti. 
Fransa’da ise kadınların siyasi hakları ancak İkinci Dünya Savaşı sonra-
sında, 1944 yılında tanındı. İngiltere’de ise kadınların oy hakkı kademeli 
olarak verilmiş; 1918’de sınırlı olarak tanınan bu hak, 1928 yılında tam 
anlamıyla sağlanmıştı.

Türkiye ise bu dönemde kadın hakları alanında önemli atılımlar yapmış 
ve dünya ülkeleri arasında dikkat çekici bir 
konuma ulaşmıştı. Türk kadınının hak ettiği 
yere gelmesini isteyen Atatürk, Cumhuriyetin 
ilanı sonrasında kadınlara muhtarlık, beledi-
ye ve milletvekili seçimlerine katılma ve oy 
kullanma hakkını tanımıştır. Türk Kadınlar 
Birliği dünyadaki kadın hakları dernekleriy-



21

le iş birliği yoluna gitmiştir. Dünya Kadınlar Birliği adlı cemiyete katılan 
Türk Kadınlar Birliği, Türkiye’de kadınların büyük önder Atatürk’ün sa-
yesinde haklarını elde etmelerinden sonra İstanbul’da 1935 yılında Ulusla-
rarası Kadınlar Birliği ile beraber bir kongre gerçekleştirdi.
 
Atatürk’ün toplantının İstanbul’da düzenlenmesi ve işleyişinde pek çok 
konuda destek verdiği bu kongre, Atatürk Dönemi’nde gerçekleştirilen 
Türkiye’de gerçekleştirilen ilk uluslararası kadın kongresiydi. Aynı zaman-
da Müslüman bir ülkede düzenlenen ilk uluslararası kadın kongresi oldu-
ğu için ülke içinden olduğu kadar dünyanın birçok yerinden de gazeteciler 
bu önemli kongreyi ilgiyle İzlediler. Bunun sonucunda kongre ile ilgili ha-
ber ve gelişmeler Türk ve yabancı basında yer aldı.

12.Kongre’nin İstanbul’da toplanacağı haberi, Batı basınında, günlük ga-
zete ve dergilerde geniş yankı uyandırdı; uluslararası bir kadın kongresi 
ilk kez Müslüman bir ülkede toplanıyordu. Dünyanın dört bir yanından 
gelen 300’e yakın kadın, bütün farklılıklarına rağmen sekiz gün boyunca, 
tam eşitlik ve barış için irade ortaya koydu. 

Gazeteci Suat Derviş’in, Kongre’den önce ve kongre sırasında yabancı de-
legelerle yaptığı röportajlar, “Dünya Feministleriyle Görüşmeler” başlığı 
altında Cumhuriyet gazetesinde yayımlandı. 

Bu yazılarda, Uluslararası Kadın Birliği Başkan Vekili Manüs, Türkiye’nin 
“kadın işlerinde en ileri sa�a yürüyen bir memleket” olduğunu kaydetmek-
teydi. Bayan Gourd’a göre, Türkiye’de toplumsal ve hukuki açıdan kadın 
erkek arasında pek fark kalmamıştı.

Mısır Heyeti başkanı Madam Hod Şaravi Paşa “Şark’ta kadınlığın kur-
tuluşunu Atatürk’e borçluyuz.” demekteydi. Bir Kadınlar Cemiyet-i Ak-
vamı’nın (Kadınlar Milletler Cemiyeti’nin) kurulmasını öneren Madam 
Hoda, “Türkiye kadına hakkını veren ilk memleket olduğu” için Kadınlar 
Cemiyet-i Akvamı’nın İstanbul’da kurulmasını önermişti.

Bulgar delegesi Madam Iborof Türk kadınına siyasal haklarını veren Ata-



22

türk’e teşekkürlerini sunuyor ve Türkiye’deki gelişmelerin Balkanlar’da 
büyük etki doğuracağına işaret ediyordu. 1935 yılında Milletler Cemiye-
ti’nin Cenevre’de düzenlediği Kadın Hakları Konferansı’na Türk Kadın-
lar Birliği Başkanı Latife Bekir temsilci olarak katıldı. Konferansta, Türk 
kadınlarının medeni ve siyasi haklarını anlatan Latife Hanım, diğer ülke-
lerin temsilcileri tarafından ilgiyle dinlendi. İsveç delegesi Ingrid Bergman, 

“Türk kadınlarının medeni hakları, Avrupa’daki birçok ülkeden ileride 
görünüyor.” sözleriyle Türkiye’deki dönüşümü vurgulamıştı.3

 
1936 yılında Londra’da düzenlenen Uluslararası Kadın Kongresi’nde 
Türkiye’yi temsilen bulunan Halide Edip Adıvar, Türk kadınlarının 
haklarını savunan etkili bir konuşma yaptı. Bu konuşma İngiliz basının-
da “Doğu’dan Yükselen Kadın Devrimi” başlığıyla geniş yankı buldu.4

1.3. Hukuki Alanda Dönüşüm: Medeni Kanun ve  
Kadının Hakları
Osmanlı Dönemi'nde kadınların hukuki statüsü, büyük ölçüde şer’i hu-
kuk temelinde şekillenmişti. Kadınlar, evlilik, miras ve boşanma konula-
rında erkeklere bağımlıydı; evlilik işlemleri dinî kurallara göre gerçekleş-
tirilirken, kadınların karar alma süreçlerindeki etkisi sınırlıydı. Boşanma 
hakkı çoğunlukla erkeklere tanınmıştı, kadınların boşanma talebinde 
bulunması ise zorlu bir süreçti. Ayrıca miras hukukunda kadınların payı 
erkeklerin yarısı kadardı ve mülkiyet hakları kısıtlanmıştı.

1926 yılında kabul edilen Türk 
Medeni Kanunu, bu yapıyı kökten 
değiştiren en önemli adımlardan 
biri oldu. Kanunla birlikte kadınlar, 
erkeklerle eşit haklara sahip kılındı; 
evlilik, miras ve mülkiyet alanlarında 
getirilen yenilikler, kadının bireysel 
özgürlüğünü ve toplumsal statüsünü 

3 Milletler Cemiyeti Arşivi, 1935
4 �e Times, "Eastern Women's Revolution", 1936



23

güvence altına aldı. Bu reformun arkasında, Atatürk’ün “Kadınlarımızın 
da en az erkekler kadar medeni haklara sahip olmaları, Cumhuriyetimi-
zin gereğidir.” şeklindeki sözleriyle açığa vurduğu vizyonu yatıyordu.

Medeni Kanun’un getirdiği bu köklü dönüşüm, kadınların toplumda 
daha etkin rol alabilmelerinin hukuki temelini oluşturdu. Böylece, 
kadınlar sadece aile içi ilişkilerde değil, sosyal ve ekonomik hayatın tüm 
alanlarında hak ve özgürlüklerine kavuştu.

1.4. Siyasi Hakların Kazanımı: Kadınların Seçme ve 
Seçilme Hakkı 
Osmanlı Dönemi'nde kadınların siyasi hakları neredeyse yok denecek ka-
dar sınırlıydı. Kadınlar hem yerel hem de genel seçimlerde oy kullanma 
ve aday olma hakkına sahip değillerdi. Meclis-i Mebusanda kadın temsil-
ciler bulunmazken, kadınların siyasi hayatta etkin rol almaları mümkün  
değildi.

Cumhuriyet’in kuruluşuyla birlikte kadınların siyasi katılımı konusunda 
da önemli reformlar hayata geçirildi. 1930 yılında kabul edilen Belediye 
Kanunu ile kadınlara ilk kez yerel seçimlerde oy kullanma ve seçilme hak-
kı tanındı. Bu adım, kadınların siyasi yaşama dahil edilmesinde dönüm 
noktası oldu. 1934 yılında yapılan anayasa değişikliğiyle ise kadınlara mil-
letvekili seçme ve seçilme hakkı verildi. Böylece kadınlar, ulusal parlamen-
toda da temsil edilmeye başladı.

1935 seçimlerinde Türkiye Büyük Millet Meclisi’ne giren ilk kadın millet-
vekillerinden Satı Kadın (Satı Çırpan), kürsüden yaptığı konuşmada şöyle 
seslendi: “Bize verilen bu haklar, Cumhuriyetimizin bize duyduğu güvenin 
göstergesidir. Biz de bu güvene layık olacağız.” Bu sözler, kadınların siyasi 
alandaki varlıklarının sadece bir hak kazanımı değil, aynı zamanda so-
rumluluk ve güvenin de bir ifadesi olduğunu ortaya koydu. 

Türkiye’nin kadınlara tanıdığı bu siyasi haklar, dönemin birçok gelişmiş 
ülkesinden önce geldi. Böylece Türkiye, kadın hakları alanında dünya ça-
pında önemli bir öncü rol üstlendi.



24

1.5. Eğitimde Kadının Rolü:  
Öğrenmenin Özgürleştirici Gücü
Osmanlı Dönemi'nde kız çocuklarının eğitim olanakları oldukça kısıtlıydı. 
Medreselerde sadece dinî eğitim verilmekteydi, yükseköğretime erişim 
kadınlar için büyük ölçüde imkânsızdı. 1858’de açılan Darülmuallimat 
(Kız Öğretmen Okulu), kadın öğretmen yetiştirmek amacıyla kurulmuş 
olsa da kapsamı sınırlıydı ve yaygın değildi.

Cumhuriyet Dönemi'nde eğitimin laikleşmesiyle birlikte kız çocukları-
nın eğitime erişimi önemli ölçüde arttı. 1924 yılında kabul edilen Tev-
hid-i Tedrisat Kanunu ile eğitimde birlik sağlandı; kız ve erkek çocuklar 
aynı okullarda eşit şartlarda eğitim görmeye başladı. Bu gelişme, kadınla-
rın toplumsal hayata daha aktif katılımını mümkün kıldı.

1930 yılında İstanbul Darülfünununda düzenlenen “Kadın ve Eğitim” 
panelinde konuşan öğretim üyesi ve Feyziye Mektebi Müdiresi Nakiye 
Elgün, “Gazi Paşa, biz kadınları yalnızca toplumsal hayata değil, bilim 
ve eğitime de kazandırdı.” sözleriyle Cumhuriyet’in eğitimde kadınlara 
verdiği önemi vurgulamıştı.

Köy okulları, millet mektepleri ve eğitim enstitülerinin yaygınlaştırılma-
sıyla, özellikle kırsal bölgelerde kadınların eğitim düzeyi yükseldi. Harf 
Devrimi sonrası açılan okuma yazma kursları, kadınların okuryazarlık 
oranını artırmada etkili oldu. 1940’larda kurulan Köy Enstitüleri ise 
köylü kız çocuklarının hem akademik hem pratik eğitim alarak üretken 
bireyler olarak yetişmelerini sağladı.

Bu eğitim hamlesi, kadınların toplumsal statüsünün yükseltilmesinde ve 
yurttaşlık bilincinin gelişmesinde belirleyici oldu. Eğitim, kadınların öz-
gürleşme ve toplumsal dönüşüm yolundaki en önemli aracı hâline geldi.

1.6. Tebaalıktan Yurttaşlığa: Hak Arayışının Evrimi
Atatürk’ün Kültür Devrimi yalnızca sosyal ve ekonomik yapıyı dönüştür-
mekle kalmamış, aynı zamanda modern bir yurttaşlık bilincinin gelişme-
sinin de önünü açmıştır. Türkiye Cumhuriyeti’nin temelleri, bireyin hak 



25

ve özgürlüklerine saygı 
gösteren, eşitlikçi ve 
adalet esaslı bir hukuk 
devleti anlayışı üzerine 
inşa edilmiştir.5 

Osmanlı Devleti’nde 
“tebaalık” sistemi, bire-
yi devlete bağlı bir kul 
olarak görmekteydi. Bu 
yapı, bireyin haklarını ve özgürlüklerini tanımayan, sınıfsal ayrıcalıklarla 
donatılmış bir anlayışa dayanıyordu. Cumhuriyet'in ilanıyla birlikte bu 
kavram yerini yurttaşlık bilincine bırakmış; bireyler, devletin temel un-
surları olarak kabul edilmiştir. Atatürk’ün “Devlet millet içindir, millet 
devlet için değil.” (1927) sözü, bu yeni anlayışın özünü yansıtmaktadır.

Bu paradigma değişimi, halkın devlete hizmet eden bir unsur olmak-
tan çıkarak, hak ve yükümlülükleri bilincinde olan aktif bireyler hâline 
gelmesini sağlamıştır. 1928’de Ankara Hukuk Mektebi’nin açılışında  
Atatürk’ün “Adalet mülkün temelidir. Adaleti sağlamayan hiçbir devlet 
uzun ömürlü olamaz.” sözleri, hukuk eğitiminin modernleşmesi ve yurt-
taşlık bilincinin gelişmesindeki önemini göstermektedir.

1926 Türk Medeni Kanunu’nun kabulü sonrası, kadınların miras hakkı 
gibi önemli hukuki kazanımlarının uygulanmasında yaşanan tartışmalar, 
yeni Türkiye’nin hukuk devriminin ne denli radikal olduğunu ortaya koy-
muştur. Örneğin, İzmir’de bir mahkemede kadınların miras hakkını sa-
vunan Mahmut Esat Bozkurt’un, “Yeni Türkiye’ de kadın da erkek de aynı 
hakkı taşır. Kanun bunu böyle emrediyor.” sözleri, dönemin toplumsal ve 
hukuki dönüşümüne ışık tutmaktadır.6 

1.7. Adaletin Yeniden İnşası: Hukukun Evrensel İlkeleri
Osmanlı Dönemi'nde hukuk sistemi, toplumda eşitlik ve adaletin sağlan-
5 M. Sözen, Cumhuriyet Devrimleri ve Toplumsal Dönüşüm, Ankara Üniversitesi Yayınları, Ankara, 2004.
6 M. E. Bozkurt, Hukuk Devrimi ve Kadın Hakları, İstanbul Hukuk Fakültesi Yayınları, İstanbul, 1926.



26

masında önemli engeller taşıyordu. Soylular ve din adamları gibi ayrıcalık-
lı sını�ar, bazı suçlardan muaf tutulurken, halkın büyük çoğunluğu aynı 
suçlar için ağır cezalarla karşı karşıya kalıyordu. Bu adaletsizlik, toplumda 
derin bir güvensizlik yaratıyordu.

Atatürk’ün öncülüğünde gerçekleştirilen hukuk devrimleri, bu tür ayrı-
calıkları ortadan kaldırarak hukuk önünde eşitliği sağladı. 1926 yılında 
kabul edilen Türk Medeni Kanunu, kadın ve erkek arasında tam eşitlik 
ilkesini getirerek aile yapısı ve toplumsal ilişkilerde köklü değişikliklere 
önayak oldu.

1926 yılında İzmir Suikastı davasında, bazı sanıkların eski silah arkadaş-
ları olması nedeniyle Atatürk’e merhamet göstermesi önerilmişti. Ancak 
Atatürk, kararlılıkla şöyle cevap verdi:

“Ben Cumhurbaşkanı olduğum kadar bu milletin de ferdiyim. Kanunlar 
önünde ben de bir vatandaşım ve adaletin yerine gelmesini isterim.”

Bu tutum, hukukun üstünlüğü ve herkesin kanun önünde eşitliği ilkesi-
nin Türkiye Cumhuriyeti’nin temel taşlarından biri olduğunu gösterdi 
ve halkın adalet duygusunu pekiştirdi.

1.8. Eğitimde Aydınlanma: Bilimin ve Akılcılığın Zaferi
Osmanlı Devleti’nde eğitim büyük ölçüde dini kurumlar ve medreseler 
aracılığıyla yürütülüyordu. Eğitimde birliğin olmaması ve özellikle kız 
çocuklarının eğitim hakkının kısıtlı olması, toplumsal kalkınmayı en-
gelleyen önemli faktörlerdendi. Medreselerde verilen eğitim, çağın bilim-
sel gelişmelerinden uzak, dinî temellere dayanıyordu ve devlet tarafından 
merkezî bir denetim uygulanmıyordu.

Cumhuriyet Dönemi'nde ise eğitim sistemi köklü bir değişime uğradı. 
1924 yılında kabul edilen Tevhid-i Tedrisat Kanunu ile eğitim birliği sağ-
lanarak, tüm eğitim kurumları Millî Eğitim Bakanlığının denetimine 
alındı. Bu düzenleme, modern, laik ve bilimsel temelli bir eğitim anlayı-



27

şının benimsenmesinin önünü açtı. Kız ve erkek çocuklar aynı okullarda 
eğitim görmeye başladı, böylece eğitimde fırsat eşitliği ilkesi güçlendi-
rildi. Ayrıca, köy okulları ve millet mektepleri gibi yeni eğitim kurum-
ları açılarak, kırsal kesimde okuryazarlığın artırılması hede�endi. Harf 
Devrimi sonrası düzenlenen okuma-yazma kursları, halkın büyük ilgisini 
çekti ve okuryazarlık oranında önemli artış sağlandı.

1924 yılında Sivas’ta düzenlenen Öğretmenler Kongresi’nde Atatürk, öğ-
retmenlere şu çağrıyı yapmıştı:

“Cumhuriyet sizden fikri hür, vicdanı hür, irfanı hür nesiller ister.”

Bu sözler, eğitimcilerin toplumu çağdaşlaştırma ve bireyleri yurttaşlık bi-
linciyle donatma misyonunu açıkça ortaya koyuyordu.

Harf Devrimi’nin ilanından sonra Atatürk, yeni alfabeyi halka öğret-
mek ve benimsetmek için çeşitli geziler düzenledi. Bu gezilerden birinde 
Kastamonu’da bir köylü, yeni har�eri öğrenip öğrenemeyeceğini sorunca 
Atatürk gülümseyerek şöyle cevap vermişti:

“Bu har�eri hepimiz öğreneceğiz. Bu milletin okuryazar olması bizim gö-
revimizdir.”

1940 yılında kurulan Köy Enstitüleri, kırsal kesimde eğitimi yaygınlaş-
tırmak ve üretken bireyler yetiştirmek amacıyla büyük katkı sağladı. Ha-
san Âli Yücel’in öncülüğünde kurulan bu kurumlar, köylü çocuklarına 
akademik bilgilerin yanı sıra pratik beceriler de kazandırarak toplumsal 
dönüşümün temel taşlarından biri oldu.

1.9. Kadınların Eğitimi ve Toplumsal Dönüşüm
Cumhuriyet’in eğitim politikalarında kadınların eğitimi öncelikli bir 
yer tutmuştur. Osmanlı Dönemi'nde kadınların eğitim olanakları sınırlı 
ve genellikle ev içi rollere yönelikti. Medreselerde ve resmî okullarda kız 
öğrenciler neredeyse yok denecek kadar azdı. Ancak Cumhuriyet ile bir-
likte kadınların toplumdaki yerini güçlendirmek ve onları çağdaş birey-



28

ler olarak yetiştirmek amacıyla pek çok yenilik yapıldı.

1927 yılında çıkarılan İlköğretim Kanunu ile kız çocuklarının da zorun-
lu eğitime dahil edilmesi sağlandı. Kız Enstitüleri kurulmaya başlandı 
ve burada kızlara hem akademik hem de mesleki eğitim verildi. Böylece 
kadınların meslek sahibi olması teşvik edildi. Atatürk, kadınların eğitim 
hakkı konusunda şu ifadeyi kullanmıştı:

“Bir toplum, kadınlarının eğitim seviyesine göre gelişir.”

Bu yaklaşım, Cumhuriyet’in kadınlara verdiği önemin en net gösterge-
siydi.

Eğitimle birlikte kadınların sosyal hayata katılımı hızlandı. Kadınlar, 
öğretmenlikten kamu hizmetlerine, sanat ve bilim alanlarına kadar pek 
çok alanda görünür oldular. 1934 yılında kadınlara seçme ve seçilme hak-
kının verilmesi, kadınların eğitimle güçlendirilmesinin siyasal alana yan-
sıması olarak değerlendirilebilir.

Kadınların eğitimde ve toplumsal hayattaki bu yükselişi, Türkiye’de top-
lumsal dönüşümün temel dinamiklerinden biri oldu. Modernleşme süre-
cinde kadınların eğitimi, sadece bireysel değil, toplumsal kalkınmanın 
da anahtarı olarak görüldü.

1.10. Yurttaşlık Bilincinin Gelişimi ve Toplumsal Katılım
Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte ortaya çıkan yeni yurttaşlık anlayışı, sa-
dece hukuki ve siyasal haklarla sınırlı kalmadı; aynı zamanda toplumsal 
katılım ve bilinçlenme süreçlerini de kapsadı. Atatürk, bireyin sadece 
devlete bağlı bir “tebaa” değil, devletin asli unsuru ve eşit birer yurttaş 
olduğunu vurguladı. Bu doğrultuda toplumun tüm kesimleri, özellikle 
kadınlar, eğitim ve sosyal programlarla aktif yurttaş olmaya teşvik edildi.
Halkevleri, Halkodaları ve Köy Enstitüleri gibi kurumlar, yurttaşların 
kültürel, sosyal ve ekonomik gelişimlerini destekleyerek, toplumun farklı 
katmanlarında ortak bir bilinç ve aidiyet duygusu oluşturdu. Bu yapılar, 



29

halkın eğitimi, kültürel gelişimi ve dayanışması için önemli merkezler 
olarak işlev gördü.

Yurttaşlık bilincinin gelişmesi, aynı zamanda bireylerin hak ve sorum-
luluklarını anlamaları ve devletle ilişkilerini demokratik esaslar üzerine 
kurmaları anlamına geliyordu. Bu süreç, Türkiye’nin çağdaşlaşma ve mo-
dernleşme yolunda attığı en önemli adımlardan biri oldu.

Atatürk’ün “Egemenlik, kayıtsız şartsız milletindir.” sözü, yeni yurttaşlık 
anlayışının temelini özetler niteliktedir. Bu anlayış hem bireysel özgür-
lüklerin hem de toplumsal sorumlulukların dengelendiği demokratik bir 
yapı oluşturmayı hede�emiştir.

1.11. Toplumsal Dayanışma ve Halkevleri
Cumhuriyet’in temel amaçlarından biri, halkı yalnızca bireysel haklar ko-
nusunda bilinçlendirmek değil, aynı zamanda toplumsal dayanışmayı ve 
ortak kültürel değerleri güçlendirmekti. Bu amaçla 1932 yılında kurulan 
Halkevleri, yurttaşların eğitim, kültür ve sosyal ihtiyaçlarını karşılayan 
önemli kurumlar hâline geldi.

Halkevleri, yalnızca aydınlanma ve eğitim faaliyetleri yürütmekle kalma-
yıp, tiyatro, müzik, halk oyunları ve çeşitli kurslarla halkın yaşam kalite-
sini artırmayı hede�edi. Bu merkezler, kırsal ve kentsel kesimlerde sosyal 
bütünleşmenin sağlanmasında köprü görevi gördü.

Halkevleri'nin nicel ve nitel olarak hızla geliştiği dönem1932-1940 yılları 
arasındadır. 1946'da Halkevleri ve Halkodaları sayısı 4521'di. 1940 itiba-
rıyla 23.750 konferans, 12.356 oyun, 9.050 konser, 7.850 film gösterimi ve 
970 sergi gerçekleştirilmiştir.

Atatürk, Halkevlerinin toplumun her kesiminde birer eğitim ve kültür yu-
vası olmasını arzu ederek şöyle demiştir:

“Milletin kültür seviyesi yükselmedikçe, gerçek bağımsızlık mümkün değildir.”



30

Halkevleri Atatürk'ün belirttiği gibi bir eğitim ve kültür yuvası olma-
sı işlevini yayınlar çıkararak da sağlamaya çalıştı. Bunlardan en önemli-
si "Ülkü" dergisi idi. “Ülkü” dergisinin temel amacı, Halkevlerinin ku-
rumsal kimliğini yansıtmak ve Cumhuriyet ideolojisini halkın gözünde 
güçlendirmekti. Bu bağlamda dergi, yalnızca bir yayın organı değil; aynı 
zamanda ideolojik bir araçtı. 

Ülkü dergisinin adını bizzat Atatürk vermiştir. Şubat 1933’te yayın haya-
tına başlayan dergi Ağustos 1950’ye kadar toplam 272 sayı çıktı. 23 Ocak 
1933 tarihli ilk sayısının iç kapağında Mustafa Kemal Atatürk’ün fotoğ-
rafına ve kendi el yazısıyla;

“Ülkü’ye Ülkü’ den, Öz ülkümüzü yayma yolunda kutlu verimler beklerim. 
Gazi M. Kemal”
 
ifadesine yer verildiği görülür. Yazarları arasında Falih Rı�ı başta olmak 
üzere pek çok ismi görmek mümkündür, ayrıca Fuad Köprülü, Temmuz 
1936’da 41. sayıdan itibaren derginin yöneticiliği de yürütmüştü.

Dergide dilde arılaşma çalışmalarının başladığı bir dönemde 27. sayısıyla 
beraber okuyuculara Osmanlıca’dan Türkçe’ye Karşılıklar Kılavuzu, 35. 
sayıdan itibaren de üniversitelerde ilk defa okutulmaya başlanan inkılap 
derslerine ait Recep Peker’in ders notla-
rından meydana gelen bir yayın hediye 
edilmişti.

Derginin yazar kadrosu da dönemin en-
telektüel birikimini temsil eden önemli 
isimlerden oluşmuştu: Fuat Köprülü, Re-
cep Peker, Tahsin Banguoğlu, Suut Ke-
mal Yetkin, Ahmet Hamdi Tanpınar ve 
Ahmet Kutsi Tecer gibi dönemin önde 
gelen aydınları, “Ülkü” dergisine düzenli 
olarak katkıda bulunmuşlardı.



31

Ülkü'nün ilk sayısında Recep Peker imzasıyla yayınlanan "Ülkü Niçin 
Çıkıyor?" adlı başyazıda derginin amacı ve yayın politikası şöyle anlatıl-
maktaydı:

Ülkü, karanlık devirleri arkada bırakarak şere�i ve aydınlık bir istikbale 
giden yeni neslin heyecanını beslemek, cemiyetin kanındaki inkılap un-
surlarını ısıtmak, ileri adımları sıklaştırmak için ... Ülkü, bu büyük yola 
katılanlar arasında kafa birliği, gönül birliği ve hareket birliğini yapmak 
için ... Ülkü millî dile, millî tarihe, millî sanatlara ve kültüre hizmet için 
... Ülkü' de büyük davaya inananların, bunaTürk toplumunu inandırmak, 
toplu ve heyecanlı bir millet kitlesi yaratmak hizmetinde vazife ve hisse  
almak isteyenlerin yazıları çıkacaktır.”

Halkevleri, halkın modernleşme sürecinde hem bilgilendirilmesi hem de 
yeni cumhuriyet değerlerinin benimsenmesinde etkili oldu. Bu kurum-
lar, halkın yurttaşlık bilincini geliştirmesi açısından önemli birer mekân 
işlevi gördü.

1.12. Atatürk ve Eğitimde Aydınlanmanın Yaygınlaşması
Atatürk, eğitim reformlarını sadece kurumların kurulmasıyla sınırlı tut-
madı; halkın eğitim ve aydınlanma süreçlerine aktif katılımını teşvik 
etti. Harf Devrimi sonrası okuryazarlığın artırılması için yurt gezileri 
düzenledi, yeni alfabenin benimsenmesi ve kullanılması için bizzat çaba 
harcadı.

Özellikle halk eğitim merkezleri olan Halkevleri, toplumun her kesimin-
den insanlara kültürel ve sosyal olanaklar sundu. Bu kurumlar, sadece 
eğitim vermekle kalmayıp yurttaşlık bilinci oluşturmayı, kültürel uyumu 
ve sosyal dayanışmayı güçlendirmeyi amaçladı. Halkevleri, halkın aydın-
lanması ve modern Türkiye’nin inşasında önemli bir halk eğitim modeli 
oldu.

Bu dönemde, “Fikri hür, vicdanı hür, irfanı hür” nesiller yetiştirme hede-
fi, eğitim politikalarının temelini oluşturdu. Bu ifade, Atatürk’ün mo-



32

dernleşme vizyonunun eğitimdeki özünü yansıtırken, çağdaş birey yetiş-
tirmenin önemini de vurgulamaktadır.

1.13. Köy Enstitüleri ve Eğitimde Köklü Reformlar
Cumhuriyet'in eğitim politikalarının en somut ve etkili uygulamaların-
dan biri olan Köy Enstitüleri, 1940 yılında Hasan Âli Yücel'in Millî Eği-
tim Bakanlığı döneminde hayata geçirildi. 

Bu kurumların amacı, köylerdeki eğitim seviyesini yükseltmek ve köy 
halkının sosyal, kültürel, ekonomik yaşamına doğrudan katkı sağlayacak 
nitelikte öğretmenler yetiştirmekti. Köy Enstitüleri’nde öğrenciler, teorik 
eğitimin yanı sıra tarım, ziraat, sağlık ve el sanatları gibi pratik bilgilerle 
donatılarak, kendi köylerine döndüklerinde kalkınmaya öncülük etmele-
ri hede�endi.

Bu eğitim modeli, geleneksel medrese sisteminden radikal bir kopuşu 
simgelemekteydi. Öğretmenler yalnızca bilgi aktaran değil, aynı zaman-
da toplum lideri ve yenilikçi bireyler olarak yetiştirildi. Programda yer 
alan zengin sosyal aktiviteler, tiyatro, spor ve kültürel etkinlikler, öğren-
cilerin çok yönlü gelişimini destekledi. Bu sayede, Cumhuriyet'in çağdaş-
laşma hedefi, özellikle kırsal bölgelerde somut bir karşılık buldu.

Köy Enstitüleri uygulaması, eğitimde fırsat eşitliği ve demokratik toplu-
mun temellerinin atılması açısından büyük önem taşımaktadır. Ancak, 
1954 yılında kapatılmalarıyla beraber bu yenilikçi model sona ermiş ve 
yerine daha geleneksel sistemler getirilmiştir. Yine de Köy Enstitüleri, 
Türkiye eğitim tarihindeki öncü rolü ve bıraktığı kalıcı mirasla anılmaya 
devam etmektedir.



33

OSMANLI’DAN CUMHURİYET’E TÜRK 
MİMARLIĞINDA DÖNÜŞÜM

Osmanlı İmparatorluğu’nun son yüzyılından başlayarak genç Türkiye 
Cumhuriyeti’nin ilk dönemine kadar uzanan süreçte, mimarlık alanında 
köklü ve çok boyutlu bir dönüşüm yaşanmıştır. Bu dönüşüm üç temel 
eksende ele alınabilir:

• Kent planlama ve yapı tipolojilerinde meydana gelen yapısal değişik-
likler;

• Kamu ve konut mimarisinde ortaya çıkan yeni üslup arayışları ve es-
tetik değerler ile kültürel temsildeki köklü kırılmalar.

Toplumsal ve siyasal değişimlerin etkisiyle, Osmanlı’nın geleneksel mi-
mari anlayışı yerini, modernleşme idealleri doğrultusunda şekillenen 
ulus-devlet mimarisine bırakmıştır. Bu bağlamda mimarlık, sadece fizik-
sel mekânların inşası değil, aynı zamanda yeni bir kimlik ve çağdaşlaşma 
vizyonunun somutlaşması olarak da okunmalıdır.

1. Mimarlık, Şehircilik ve Planlama Politikalarında  
Dönüşüm
19. yüzyılda Osmanlı kentlerinde, özellikle İstanbul’da, imar faaliyetleri 
geleneksel, otonom ve organik seyirden çıkarak, devlet tarafından orga-
nize edilen ve çoğu kez yabancı uzmanların rehberliğinde modernleş-
me eğilimi kazandı. Tanzimat reformları çerçevesinde 1840’larda ilan 



34

edilen Ebniye Nizamnameleri, imparatorluğun birçok şehrinde yapı ve 
yol düzeninin hukuki normlarla düzenlenmesini sağlayan ilk modern 
yönetmeliklerdi. 1850’lerden itibaren İzmir, Selanik gibi diğer kentler-
de de benzer şehircilik uygulamaları görülmeye başlandı; ancak planlı 
şehirleşme çabaları genellikle yangın gibi felaketlerin ardından ve sınırlı 
bölgelerde gerçekleşti. 19. yüzyılın başında Osmanlı yöneticileri, Avrupa 
örneklerini yakından inceleyerek şehir planlamasına daha sistematik bir 
yaklaşım getirdiler. 1902’de Paris Belediyesi Başmimarı Joseph Antoine 
Bouvard’ın İstanbul’a davet edilmesi ve ardından belediye başkanı Ce-
mil Topuzlu döneminde görevlendirilen Fen Müdürü Mösyö Auric’in 
katkılarıyla modern şehir planları hazırlandı. Her ne kadar bu planların 
tamamı uygulanamamış olsa da şehircilikte zihniyet değişimini işaret et-
meleri bakımından önemlidir. Örneğin II. Meşrutiyet’in özgürlükçü or-
tamında İstanbul’da kamusal parkların ve geniş bulvarların tasarlanması, 
geleneksel kentsel dokunun sorgulanmaya başlandığını gösterir. 1912’de 
Gülhane Parkı’nın halka açılması ve elektrikli tramvay hatlarının kurul-
ması, Osmanlı kent planlamasının modern yaşam biçimine uyum sağla-
ma çabasının göstergeleridir.

1.1. Kamusal Mimari ve Üslup Arayışları
Osmanlı’nın son döneminde, özellikle 19. yüzyılın ikinci yarısından iti-
baren inşa edilen devlet yapıları, saraylar ve eğitim kurumları Batı ek-
lektik tarzlarının etkisinde şekillenmiştir. Dolmabahçe ve Çırağan Sa-
rayları, barok ve ampir üsluplarını imparatorluk ihtişamıyla harmanlayan 
başlıca örneklerdir. Düyun-u Umumiye Binası ve Haydarpaşa Garı gibi 
yapılar ise yabancı mimarların neo-klasik ve oryantalist üsluplarla tasarla-
dığı, çokkültürlü imparatorluğun estetik çeşitliliğini yansıtan eserlerdir. 

II. Abdülhamid Dönemi’nde devlet, Batı teknik ve planlama anlayışını 
benimserken, mimaride geleneksel unsurlardan da kopmamaya özen gös-
termiştir. Örneğin İtalyan mimar Raimondo D’Aronco’nun art nouveau 
esintili tasarımları ile Mimar Kemaleddin Bey’in klasik Osmanlı cephe 
öğelerini kullandığı vakıf hanları ve banka yapıları aynı dönemde yan 
yana var olmuştur.



35

1908 Jön Türk Devrimi sonrası dönemde, 
kamu yapılarında millî bir mimari kimlik 
arayışı belirginleşmiştir. İttihat ve Terakki 
yönetimi, imparatorluğun çok milletli ya-
pısından ulus devlet kimliğine geçiş süre-
cinde mimarlığı bir propaganda ve kimlik 
inşa aracı olarak değerlendirmiştir. Ziya 
Gökalp gibi düşünürler, “Türk milletinin 
mimarisi”nin Selçuklu ve Osmanlı mira-
sını sentezleyen özgün bir üslup olması 
gerektiğini savunmuştur. Bu doğrultuda 
gelişen ve 1900’lerin başından itibaren ör-
nekleri görülmeye başlanan akım, “Birinci 
Ulusal Mimarlık Akımı” olarak adlandırılmıştır.

Bu akım, “Neoklasik Türk Üslubu” veya “Millî Mimari Rönesansı” ola-
rak da bilinir; öncüleri arasında Mimar Kemaleddin ve Vedat Tek öne 
çıkar. Neoklasik üslubun ayırt edici özelliği, klasik Osmanlı mimarisine 
özgü kubbe, kemer ve geniş saçak gibi unsurların, hükümet konağı, ban-
ka ve okul gibi sivil yapılarda da yaygın biçimde kullanılmasıdır. Örne-
ğin, Vedat Tek’in 1909’da tasarladığı İstanbul’daki Büyük Postane bina-
sı, çini süslemeleriyle bu yaklaşımın erken bir temsilcisidir. Kemaleddin 
Bey’in Tayyare Apartmanları (1919) ve Ankara Palas (1928) gibi yapıları 
ise Osmanlı mimari öğelerinin çağdaş işlevlerle nasıl bütünleşebileceğini 
göstermiştir.

1.1.1. Dinî Yapılar
Osmanlı İmparatorluğu’nun klasik döneminden başlayarak cami yapımı 
hem iktidarın hem de hayırseverliğin en önemli göstergelerinden biri ola-
rak kabul edilmiştir. Her padişah, başkente kendi adını taşıyan anıtsal 
camiler inşa ettirerek İstanbul’un siluetini bu kutsal yapılarla donatmış, 
böylece imparatorluğun gücünü ve meşruiyetini mekânsal bir dil aracılı-
ğıyla ifade etmiştir.

Mimar Kemalettin Bey



36

18 ve 19. yüzyıllarda Batılı mimari etkiler cami tasarımına nüfuz etmiş, 
Nuruosmaniye Camii’nin barok süslemeleri veya Ortaköy Camii’nin am-
pir üslubu bu etkileşimin önemli örnekleri olmuştur. Bununla birlikte, 
cami inşası geleneği kesintisiz biçimde sürdürülmüştür. II. Abdülhamid 
döneminde yaptırılan Yıldız Hamidiye Camii (1885), Osmanlı mima-
risinin son dönemlerinde dahi geleneksel dinî mimarinin öneminin ko-
runduğunu göstermektedir.

II. Meşrutiyet sonrası dönemde ise dinî mimaride millî üslup arayışı be-
lirginleşmiş; camiler de bu çabanın bir parçası hâline gelmiştir. Vedat 
Tek’in 1909’da İstanbul Sirkeci civarında inşa ettiği Hubyar Mescidi, 
klasik Osmanlı moti�erini modern yapı teknikleriyle sentezleyen önemli 
bir neoklasik örnektir ve millî mimarinin ibadethane cephesindeki er-
ken temsilcilerindendir. Mimar Kemaleddin’in tasarladığı Kamer Hatun 
Camii (1911) ile gerçekleştirdiği vakıf onarımları da Osmanlı cami gele-
neğine bilinçli bir dönüşün işaretleri olmuştur. Ancak bu dönemde mad-
di sıkıntılar ve savaş koşulları nedeniyle büyük ölçekli cami projelerine 
girişilmemiştir.

1.1.2. Konut Mimarisi
Osmanlı kentlerinde yüzyıllar boyunca baskın olan konut tipi, geleneksel 
Türk evidir. Bu evler genellikle iki katlı, ahşap karkas (hımış) tekniğiyle 
inşa edilmiş ve cumbalı cepheleriyle karakterize edilmiştir. Alt kat genel-
likle depo veya hizmet alanı olarak kullanılırken, üst kat aile yaşamının 
sürdüğü odalardan oluşuyordu. Planlama bölgeden bölgeye farklılık gös-
termekle beraber, odalar çoğunlukla bir sofa (hol) etrafında düzenlenirdi; 
bu odalar çok işlevli kullanıma uygundu. Bu çok-işlevlilik, göçebe kültür 
mirasından kaynaklanan esnek mekân anlayışını yansıtır.

Geleneksel Osmanlı evlerinde mahremiyet çok önemsenmişti; pencereler 
sokağa kafesli, avlular ise yüksek duvarlarla çevrili ve içe dönük bir yaşam 
biçimi hâkim olmuştur. Ayrıca büyük Osmanlı konaklarında harem ve 
selamlık ayrımı, aile mahremiyetinin korunmasını sağlamıştır.



37

19. yüzyılın sonlarına doğru özellikle kozmopolit kent merkezlerinde 
apartman tipi konutlar ortaya çıkmaya başlamıştır. İstanbul’un Pera  
(Beyoğlu) bölgesinde Levanten ve yabancı nüfusun etkisiyle inşa edilen 
taş apartmanlar, Osmanlı konut kültürüne yeni bir boyut kazandırmış-
tır. 1908 sonrasında apartman yaşamı yerli halk arasında da yaygınlaş-
mıştır. Örneğin 1910’larda yangın felaketi sonrası evsiz kalan aileler için 
inşa edilen Laleli Harikzedegân Apartmanları (Tayyare Apartmanları), 
Osmanlı sosyal konut politikalarının nadir örneklerindendir. Bu yapılar, 
eklektik Avrupa mimarisi tarzında tasarlanmış ve betonarme teknolojisi-
nin erken uygulamalarını içermektedir.

Ancak genel olarak Osmanlı Dönemi'nde apartman hayatı azınlık tara-
fından benimsenmiş, çoğunluk mahalle kültürü içinde müstakil evlerde 
yaşamaya devam etmiştir.

2. Estetik Arayışlar ve Mimari Kimlik İnşası
Osmanlı mimarisinin klasik dönemi (15–16. yüzyıllar), imparatorlu-
ğun İslam-Türk kimliğinin estetik bir ifadesi olarak öne çıkar. Mimar 
Sinan’ın camileri ve külliyeleri hem teknik mükemmelliği hem de ma-
nevi ahengi simgeler. Ancak 18. yüzyıldan itibaren Batı etkisi, Osmanlı 
sanat ve estetik anlayışında belirgin bir biçimde hissedilmeye başlanmış-
tır. III. Selim ve II. Mahmud Dönemlerinde saraylardan camilere kadar 
birçok yapıda barok ve rokoko üsluplar benimsenmiş, böylece Osmanlı 
elitlerinin Avrupa kültürüyle yakınlaşması yansıtılmıştır. Buna karşın, 
geleneksel mimari çevrelerde bu Batılılaşma eğilimi, “alafranga” ve yapay 
bulunarak eleştirilmiştir. Nitekim, 1755’te inşa edilen Nuruosmaniye 
Camii’nin özgün formu, dönemin muhafazakâr kesimlerinde tepkiyle 
karşılanmıştır.

19. yüzyılın sonlarına doğru estetik tartışmalara milliyetçilik fikri eklen-
miş, Osmanlı aydınları arasında “kendi özgün mimari üslubumuzu yarat-
malıyız.” anlayışı gelişmiştir. Bu düşünce, mimaride Osmanlı Revivaliz-
mi (canlandırmacılığı) olarak kendini göstermiştir. Mimar Kemaleddin 
ve Vedat Tek gibi önemli isimler, Batı’daki tarihselci (neoklasik) akımlar-



38

la paralel bir biçimde Osmanlı tarihine yönelerek, klasik Osmanlı form-
larını modern yapıların mimari diline entegre etmeye çalışmışlardır. Bu 
estetik program, kültürel bir öz güvenin tazelenmesi ve kimlik inşasının 
mimariye yansıması olarak değerlendirilir. Örneğin, Kemaleddin Bey’in 
II. Vakıf Hanı (1911) gibi eserlerinde kubbeler ve çini kitabeler kullan-
ması, “Bu toprakların mimarisi budur” şeklinde güçlü bir kimlik mesajı 
vermeyi amaçlamıştır. Böylece mimarlık, yalnızca yapı üretimi olmaktan 
çıkıp, kültürel ve politik bir kimlik beyanı haline gelmiştir.

3. Cumhuriyet Döneminde Mimarlık ve Şehircilik
3.1. Mimari Devrim ve Atatürk’ün Etkisi
Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte Türkiye, 
sadece siyasal sisteminde değil; kültürel, 
sosyal ve fiziksel çevresinde de kapsamlı 
bir dönüşüme yöneldi. Bu dönüşüm, mi-
marlık ve şehircilik alanında da köklü 
değişikliklere yol açtı. Mustafa Kemal  
Atatürk’ün liderliğinde, modernleşme 
ideali yalnızca eğitim ve hukuk alanla-
rında değil, aynı zamanda fiziksel çevreyi 
şekillendiren mimari üsluplarda da kendi-
sini gösterdi. Mimarlık, Cumhuriyet’in 
simgelerinden biri hâline gelirken; binalar, kent planları ve kamusal yapı-
lar aracılığıyla yeni rejimin değerleri halka aktarılmaya çalışıldı.

3.2. Birinci Ulusal Mimarlık Akımı (1908–1930) 
II. Meşrutiyet döneminde başlayan ve Cumhuriyet’in ilk yıllarına kadar 
süren Birinci Ulusal Mimarlık Akımı, Türk mimarlığında Osmanlı ve 
Selçuklu mirasını yeniden yorumlayan bir yaklaşım sundu. Bu akım, 
özellikle kamu yapılarında millî kimliği yansıtan süslemeler, kubbeler, 
kemerler ve çini panolarla karakterize edildi.

Dönemin önemli mimarları arasında Mimar Kemaleddin ve Vedat Tek 
öne çıkar. Her iki mimar da Osmanlı son döneminden Cumhuriyet’in 

Mimar Vedat Tek



39

ilk yıllarına kadar önemli projelere imza atmıştır. Mimar Kemaleddin’in 
Ankara Palas ve Gazi Üniversitesi Rektörlük Binası ile Vedat Tek’in  
Sirkeci Büyük Postane binası, bu mimari anlayışın başlıca örnekleri ara-
sında yer alır.

Mustafa Kemal Atatürk, Cumhuriyet’in ilk yıllarında millî mimariyi 
desteklemiş; Batı mimarisi ile Doğu’nun estetik değerlerinin sentezine 
dayanan özgün bir Türk mimarlığı yaratılması gerektiğini vurgulamıştır.

3.3. Yeni Mimarlık Akımı ve Yabancı Mimarların Katkısı
Cumhuriyet’in ikinci on yılına girilirken, mimaride daha sade, işlevsel 
ve uluslararası üslupların benimsendiği bir eğilim ortaya çıktı. “Yeni 
Mimarlık Akımı” olarak adlandırılan bu dönem, özellikle Avrupa’daki 
modernist akımların etkisiyle biçimlendi. Klasik süslemelerden arındı-
rılmış, yalın çizgiler ve betonarme yapıların ön plana çıktığı bu anlayış, 
mimarlığı yalnızca estetik değil, işlevsellik ve rasyonellik bağlamında da 
değerlendirmeye başladı.

Bu akımın en dikkat çekici örneklerinden biri, Avusturyalı mimar  
Clemens Holzmeister tarafından tasarlanan Ankara’daki İçişleri Bakan-
lığı Binası’dır. Yapının yalın cephesi, dikdörtgen pencereleri ve blok dü-
zeni, dönemin modern mimari anlayışını açıkça yansıtır. Aynı dönemde 
Türkiye’ye davet edilen Paul Bonatz, Ernst Egli ve Bruno Taut gibi yaban-
cı mimarlar da birçok kamusal yapı tasarlayarak Türkiye’de mimari dilin 
modernleşmesine önemli katkılar sağlamıştır.

3.4. Mimari Eleştiriler ve Sedad Hakkı Eldem’in Görüşleri
Ancak Yeni Mimarlık Akımı, toplumun tüm kesimlerinde estetik açıdan 
aynı oranda kabul görmemiştir. Türk mimarlığının öncülerinden Sedad 
Hakkı Eldem, bu tarzı “Viyana’dan ithal edilmiş bir geometri” olarak 
nitelendirmiş ve halkın bu yapılarla kurduğu duygusal bağın zayıf ol-
duğuna dikkat çekmiştir. Bu eleştiri, modern mimarinin yerel kültürel 
öğelerle uyumu ve kimlik sorunu üzerine önemli tartışmaları gündeme 
getirmiştir.



40

3. 5. Ankara’nın Planlanması ve 
Atatürk’ün Şehircilik Vizyonu
Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte  
Ankara yalnızca siyasi bir merkez değil, 
aynı zamanda yeni rejimin modernleş-
me hede�erinin mekânsal simgesi hâline 
geldi. Atatürk için Ankara, Anadolu’nun 
ortasında yükselen çağdaş bir Cumhuri-
yet’in vitrini olmalıydı. Başkent olma sü-
reciyle birlikte ilk bayındırlık çalışmaları, 
en temel ihtiyaç olan su teminiyle başladı. 
Atatürk, yıllar sonra bu zorlukları şöyle hatırlatmıştı:

 “İlk zamanları bir avuç nüfus için yüz yıkayabilecek kadar su bulmak, dev-
let reisinin ve hükûmetin belli başlı gündelik dertleri arasında idi.”7 

1924 yılında çıkarılan 417 sayılı Ankara Şehremaneti Yasası ile şehirde-
ki bayındırlık faaliyetleri kurumsallaştırıldı. 1925’te Ankara Belediye-
si’ne kamulaştırma yetkisi verildi; bu sayede Ulus’tan Kızılay’a uzanan  
Atatürk Bulvarı aksı çizilerek modern Ankara’nın omurgası oluşturuldu. 
1927’ye gelindiğinde nüfus 74 bine ulaşmış; bahçeli memur konutları ve 
apartmanlar inşa edilmeye başlanmıştı. 1928'de başlatılan ağaçlandırma 
çalışmalarıyla bulvar bir kent parkı işlevi de kazandı.

3.5.1. Lörcher ve Jansen Planlarıyla Yenişehir’in Kuruluşu
Ankara’nın modern kent dokusu, ilk olarak 1924 yılında Carl Christoph 
Lörcher tarafından çizilen planla biçimlendirildi. Kızılay, Sıhhiye, Ulus 
ve Tandoğan gibi meydan ve akslar bu plan çerçevesinde tasarlandı. Lör-
cher’in ardından, 1927’de düzenlenen şehir planlama yarışmasında Al-
man şehir plancısı Hermann Jansen’in projesi birinci seçildi. Atatürk de 
projeleri yakından inceleyerek seçim sürecine bizzat katkı sundu.

7 Atatürk’ün su teminiyle ilgili sözleri için bkz. Falih Rı�ı Atay, Çankaya, İstanbul: Bateş Yay., 1969, s. 
316. 



41

Jansen, 1928–1939 arasında Ankara İmar Müdürlüğü Danışmanı olarak 
görev yaptı. Aynı dönemde çıkarılan 1930 Belediye Yasası, Umumi Hıf-
zıssıhha Kanunu ve 1933 Belediye Yapı ve Yollar Yasası, modern kentleş-
menin yasal zeminini oluşturdu. 1933'te kurulan İller Bankası ile yalnız-
ca Ankara değil, tüm Türkiye için planlama faaliyetleri yürütüldü. Bu 
planların büyük kısmını yine Jansen üstlendi.

3.5.2. Erken Cumhuriyet Mimarlığı
Bu şehircilik hamlesine dönemin önde gelen mimarları da katkı sundu:
• Mimar Kemaleddin: II. TBMM (Cumhuriyet Müzesi), Vakıf Apart-

manı, Gazi Eğitim Enstitüsü.
• Mimar Vedat Bey: Ankara Palas (Kemaleddin ile birlikte).
• Giulio Mongeri: Ulus’ta İş Bankası, Ziraat Bankası ve Osmanlı Ban-

kası binaları.
• Arif Hikmet Koyunoğlu: Türk Ocağı (Devlet Resim ve Heykel Mü-

zesi), Etnografya Müzesi, Dışişleri Bakanlığı (Kültür Bakanlığı).
Bu yapılar yalnızca işlevsel değil, aynı zamanda Cumhuriyet'in estetik ve 
ideolojik temsilcileri olarak inşa edildi. Atatürk’ün doğrudan ilgisiyle şe-
killenen bu mimari anlayış, ideolojik bir mesaj da taşıyordu.

3.5.3. Jansen Planı: Cumhuriyet’in Mekânsal İfadesi
1932'de onaylanan Jansen Planı, Ankara’nın 
elli yıl sonra 300 bin nüfusa ulaşacağı varsa-
yımıyla tasarlandı. Plan, yalnızca günün değil, 
geleceğin başkentini öngörüyordu. Yeni top-
lum yapısına uygun olarak kamusal alanlara, 
yeşil kuşaklara ve yönetim merkezlerine önce-
lik verildi. 

Ulus, ticaret ve tarihî merkez; Yenişehir, yöne-
tim ve diplomasi bölgesi olarak planlandı.
Bu iki merkez, Atatürk Bulvarı boyunca bağ-
lanarak Cumhuriyet’in eski ile yeni arasındaki 
dönüşümünü simgeledi. Mimar Herman Jansen



42

3.5.4. Modern Konut Tipolojisi ve Toplumsal Yansıması
Plan uyarınca en fazla üç katlı, bahçeli, dışa dönük konutlar teşvik edildi.
Bu anlayış:
• Mahremiyet yerine şe�a�ık,
• Kapalılık yerine kamusallık,
• Toplumsal ayrışma yerine eşitlikçi paylaşım ilkesine dayanıyordu.
Osmanlı şehir dokusunun dar, çıkmaz sokakları yerine açık, geniş cad-
deler inşa edilerek fiziksel mekân Cumhuriyet’in ideolojik söylemiyle 
örtüştürüldü.

3.5.5. Gazi Orman Çi�liği ve Çubuk Barajı
Gazi Orman Çi�liği (1935) ve Çubuk Barajı (1936), Atatürk’ün şehir-
cilik ve kalkınma vizyonunu yansıtan iki sembol projeydi. Gazi Çi�liği, 
modern tarım ve kent rekreasyonu işlevlerini bir arada taşıyordu. Çubuk 
Barajı ise Ankara’nın içme suyu sorununu çözerek teknik ve sembolik bir 
değer kazandı.

3.5.6. Atatürk’ün Şehircilik Müdahaleleri
Atatürk, planlama süreçlerine yalnızca yönetici olarak değil, teknik de-
taylara hâkim bir vizyoner olarak katıldı. Falih Rı�ı Atay’ın tanıklığı bu 
durumu çarpıcı biçimde yansıtır:

“(...) Bu yolların vazifesi nedir? Bu binaları caddeye çıkarmak  
değil mi? Hepsini silerek kendisi bir tek yol çizdi (...)Bu parayı kazanmış 
oluyorsunuz.”8 

Atatürk, şehir planlamasını ekonomik verimlilik, fonksiyonel sadelik ve 
toplumsal sağlık ilkeleriyle birleştirdi. Jansen’in planın uygulanabilirliği 
konusundaki tereddütlerine ise şöyle cevap vermiştir:

“Koca memleketi yedi düvelin elinden kurtarmışız... Bunca devrimler yap-
maktayız. (...) Böyle bir rejimin bir şehir planını tatbik edebilecek kuvvette 
olup olmadığı nasıl sorulabilir?”
8 Atay, Çankaya, s. 318. 



43

3.5.7. Ulaşım ve Yeşil Alanlar
Jansen Planı, ulaşım sistemini modernleştirme hedefi taşıyordu. Ana 
yollar araç trafiğine ayrılmış, yayalar için yeşil yaya yolları öngörülmüştü. 
Hava sirkülasyonu, doğal ışık, park oranları (%9) gibi konular da döne-
min ötesinde bir şehircilik anlayışını yansıtmaktaydı.

Sonuç: Modernleşmenin Mekânsal Temsili
Ankara, Cumhuriyet'in mekânda somutlaştığı en önemli projeydi.  
Atatürk’ün şehircilik vizyonu, teknik uzmanlık ile ideolojik yönelimi bir 
arada değerlendiren bir bütünlük sunmuştur. Jansen Planı ve onu izleyen 
projeler, yalnızca bir kent planlaması değil, aynı zamanda Cumhuriyet 
ideolojisinin fiziksel manifestosudur.

3.5.8. Sosyal Konut ve Kamu Yapıları
Jansen Planı çerçevesinde, evsiz ve dar gelirli vatandaşlara tahsis edilmek 
üzere ücretsiz arsa bölgeleri ayrılmıştı. Bu bölgelerde okul, çarşı, dispanser 
gibi temel kamu hizmet binalarının da yer alması planlanmıştı. Ancak bu 
sosyal konut projesi çeşitli nedenlerle hayata geçirilemedi. Uygulama sü-
recini denetlemek ve planın hayata geçirilmesini sağlamak amacıyla Ata-
türk’ün onayıyla bir komisyon kuruldu ve başkanlığına Falih Rı�ı Atay 
getirildi.9

 
Cumhuriyet Dönemi'nde kamu yapıları, modernleşme vizyonunun 
mekânsal karşılığı olarak büyük önem taşıyordu. Ernst Egli, Millî Eğitim 
Bakanlığı bünyesinde modern okul yapıları için danışman mimar olarak 
görev yaptı. Viyana ekolünün kübik özelliklerini yansıtan cepheleriyle Sa-
yıştay Binası ve Zübeyde Hanım Kız Meslek Lisesi (eski adıyla İsmetpaşa 
Kız Enstitüsü), Egli'nin Ankara'daki çok sayıda okul yapısı arasında öne 
çıkan örneklerdendir.

Ankara’da batı kaynaklı biçimlerin uygulandığı ilk yapılardan biri olan 
Sağlık Bakanlığı binası (1926) ve bir yıl sonra inşa edilen Hıfzıssıhha Ens-
titüsü Kimyahane ve Bakteriyoloji Binası’nın mimarı ise �eodor Jost’tur.
9 Falih Rı�ı Atay, Çankaya, Pozitif Yayınları, 2004, s. 388–390.



44

3.5.9. Dönemin Tanıklığında Ankara’nın Güzelliği
1933 yılında Abdülhak Şinasi Hisar tarafından kaleme alınan  
“Ankara’nın Güzellikleri” başlıklı yazı, Jansen Planı ile şekillenmeye başla-
yan yeni başkentin estetik ve mimari görünümünü dönemin gözüyle akta-
ran önemli bir tanıklıktır:

“Etrafı bahçeli evler, ağaçlı kaldırımlar, geniş ve temiz caddeler... Otomobil-
lerin rahatça kaydığı asfalt yollar, ağaçlı, çiçekli, havuzlu meydanlar… En 
güzel ve sağlam binalarda milletin çocuklarına açılan okullar… Bu şehir, 
yalnız başarı değil, aynı zamanda gayret ve emekle kurulmuş bir eserdir.10”

Bu tanıklık, Cumhuriyet ideallerinin şehir mekânında nasıl somutlaştığı-
nı çarpıcı biçimde gözler önüne sermektedir.

3.5.10. Sonuç
Mustafa Kemal Atatürk’ün öncülüğünde başlatılan mekânsal devrim, baş-
kent Ankara’da simgesel bir biçimde hayata geçirilmiş; burada geliştirilen 
ilkeler zamanla tüm ülkeye yayılmıştır. Cumhuriyet’in şehircilik anlayışı, 
planlı kentleşmeyi, çağdaş altyapı hizmetlerini ve kamusal alanların in-
şasını esas alan bir vizyon ortaya koymuştur. Bu vizyon yalnızca büyük 
şehirleri değil, köylerden kasabalara kadar tüm yerleşim birimlerini kap-
sayan bütüncül bir kalkınma stratejisini ifade etmekteydi.

4. Cumhuriyet Köylerinden Modern Şehirlere Yeni Bir 
Türkiye
Atatürk, köyden kente göçün yol açtığı çarpık kentleşmeyi önlemek için 
kentlerin yanı sıra köylerin de gelişimine özel önem verdi. 1937 yılında 
çıkarılan bir yasayla dağınık köylerin birleştirilmesi, köy sayısının azaltıl-
ması, kurulacak köy birliklerine makine ve üretim araçlarının sağlanması 
ve köy üretiminin planlanması hede�endi. Bu doğrultuda “İdeal Cumhu-
riyet Köyü” projeleri hazırlandı ve uygulamaya konuldu.

Cumhuriyet’in yeni üretim ilişkileri çerçevesinde köylerin yeniden ör-
10 Abdülhak Şinasi Hisar, “Ankara’nın Güzellikleri”, Muhit dergisi, 1933.



45

gütlenmesi, köylülerin eğitim ve sağ-
lık hizmetlerinden yararlanabilmesi 
için köy kooperati�eri, köy okulları, 
Halk Odaları ve Köy Enstitüleri gibi 
kurumlar hayata geçirildi. Böylece 
yalnızca kentler değil, kırsal alanlar 
da modernleşme sürecine dâhil edildi. 
Cumhuriyet, yalnızca bir siyasal rejim 
değil, toplumun her kesimini kuşatan 
kapsamlı bir dönüşüm projesiydi.

5. Türk Mimarları
Cumhuriyet’in başkent inşa sürecinde ilk dönemlerde yabancı mimarlar 
etkili olsa da, kısa sürede Türk mimarları da çağdaş uygulamalarıyla öne 
çıkmayı başardılar. 1927 yılında Ankara’da kurulan Türk Yüksek Mimar-
lar Cemiyeti, 1928’de İstanbul’da kurulan Güzel Sanatlar Birliği ve 1931 
yılında yayımlanan Mimar dergisi bu örgütlenme çabalarının başlıca ör-
nekleridir. Aynı yıl çıkarılan “Mimarlık ve Mühendislik Hakkında Ka-
nun”, mesleğin meşrulaştırılması açısından önemli bir adım olmuştur.

1933 yılında Millî İktisat ve Tasarruf Cemiyeti tarafından düzenlenen 
Ankara Sergi Evi yarışmasını genç Türk mimar Şevki Balmumcu’nun ka-
zanması, Türk mimarlık dünyası açısından bir dönüm noktası olmuştur. 
Balmumcu’nun modernist yaklaşımla inşa ettiği bu yapı, 1940’lı yıllarda 
opera binasına dönüştürülmüştür.

Dönemin en özgün modernist mimarlarından biri olan Seyfi Arkan, 
Hans Poelzig’in yanında Almanya’da eğitim aldıktan sonra Türkiye’ye 
dönmüş ve 1934 tarihli Hariciye Köşkü ile Atatürk’ün ilgisini çekmiştir. 
Ardından Florya’daki Cumhurbaşkanlığı Köşkü’nü tasarlaması istenmiş-
tir. Ankara’daki İller Bankası (1935–1937) ve Çankaya’daki “Camlı Köşk” 
de uluslararası mimari ilkeleri başarıyla yansıtan eserleri arasında yer alır.
Dönemin tipik apartman yapılarında da modern biçimlerin etkisi görü-
lürken, iç mekân düzenlemesi ve mobilya tasarımı gibi unsurlar geleneksel 

Cumhuriyet Köyü Projesi



46

Türk evlerinden batı tarzı yaşam alanlarına geçişi yansıtmaktadır. Ancak 
Sedad Hakkı Eldem, bireysel mimarlık yaklaşımıyla bu akıma alternatif 
oluşturmuş ve geleneksel Türk evi tipolojisinden esinlenerek modern bir 
yorum geliştirmiştir.

Paris ve Berlin’de eğitim aldıktan sonra Türkiye’ye dönen Sedad Hakkı El-
dem (1908–1988), Ernst Egli'nin asistanı olarak Akademi’de eğitmenliğe 
başlamış, mimari kariyeri boyunca geleneksel-modern sentezine odaklan-
mıştır. 1934 yılında Akademi’de düzenlediği Millî Mimarlık Seminerleri 
ile bu anlayışı kurumsallaştırmaya çalışmış, İstanbul’da tasarladığı yalı ve 
köşklerde geleneksel Türk evinin izlerini sürmüştür. Prof. Ahmet Ağaoğ-
lu’nun evi buna örnek olarak gösterilebilir.

Dönemin dikkat çeken diğer Türk mimarları arasında Aptullah Ziya Ko-
zanoğlu, Hüsnü Tümer, Mimar Zühtü, Bekir İhsan Ünal, Şekip Akalın 
ile ilk Türk kadın mimarlar arasında yer alan Münevver Belen ve Leman 
Tomsu’nun da adları öne çıkmaktadır.

Cumhuriyet dönemi Türk mimarlığının dönüşüm sürecinde, özellikle 
1930’lu yıllardan itibaren yurt dışında eğitim alarak yurda dönen genç 
mimarların etkisi belirleyici olmuştur. Bu nesil, hem uluslararası moder-
nist yaklaşımları hem de ulusal kimliği harmanlayan yapılar ortaya koya-
rak yeni bir mimarlık dili inşa etmiştir. İşte bu kuşağın en çarpıcı temsilci-
lerinden ikisi, Anıtkabir’in mimarları olan Emin Onat ve Orhan Arda’dır. 
Avrupa’da modern mimarlığın merkezlerinde yetişmiş, Cumhuriyet’in 
simge yapılarından birini tasarlayarak yalnızca kendi kariyerlerini değil, 
Türkiye’nin mimarlık serüvenini de derinden etkilemişlerdir. Aşağıda, bu 
iki mimarın eğitim geçmişleri, profesyonel yolculukları ve Anıtkabir öze-
lindeki katkıları ayrıntılı biçimde ele alınmaktadır.
Emin Onat, 1926’da Mühendis Mekteb-i Âlisi’ne girerek mimarlık 
eğitimine başladı. Başarısıyla Avrupa’ya gönderilen üç öğrenciden biri 
oldu. 1930’da Zürih Teknik Üniversitesi'nde Prof. Otto Rudolf Salvis-
berg’in öğrencisi olarak eğitim gördü, birincilikle mezun oldu. 1934’te  
Türkiye’ye döndü ve aynı yıl Yüksek Mühendis Mektebinde akademik 
kariyerine başladı. Kısa sürede doçent, ardından profesör oldu. 1942’de 



47

mimar Orhan Arda ile birlikte kazandıkları Uluslararası Anıtkabir Proje 
Yarışması sayesinde ordinaryüs profesör unvanı aldı. İTÜ'nün kuruluş sü-
recinde etkin rol oynadı, Mimarlık Fakültesinin ilk dekanı ve 1951-1953 
arasında İTÜ rektörü oldu.

Orhan Arda ise mimarlık kariyerine akademik ve mesleki alanda ilerle-
yerek devam etti. Onat ile birlikte hazırladığı Anıtkabir projesi, onu da 
Türkiye mimarlık tarihinde önemli bir yere taşıdı. Arda’nın Anıtkabir sü-
recindeki teknik ve mimari katkıları, projenin başarılı şekilde yürütülme-
sinde etkili oldu. Proje tamamlandığında, Arda da mesleğinde öne çıkan 
isimlerden biri haline geldi.

Anıtkabir projesi, her iki mimarın da kariyerinde belirleyici oldu. Yarış-
maya sunulan 49 proje arasında seçilen üç proje içinde Onat ve Arda’nın 
tasarımı uygulanmak üzere tercih edildi. Proje süreci birçok revizyonla 
zorlu geçti; savaş sonrası koşullar ve teknik yetersizlikler süreci daha da 
karmaşıklaştırdı. Ancak her iki mimar da bu süreci büyük bir özveriyle 
yürüttü. Onat, projede rasyonel ve klasik çizgilerle “bir sultan türbesi de-
ğil, bir medeniyetin anıtı” fikrini savundu.

Emin Onat, ayrıca mimarlık eğitimine yaptığı katkılarla da tanındı. Mi-
marlık kadrosunun güçlenmesi için çalıştı, birçok önemli akademisyeni 
Türkiye’ye kazandırdı. RIBA fahri üyeliği ve Hannover Üniversitesi fahri 
doktorası ile onurlandırıldı. TMMOB Mimarlar Odasının ilk sicil nu-
maralı üyesi oldu. 1954-57 arasında milletvekilliği yaptı, sonra yeniden 
üniversiteye döndü. 1960 darbesi sonrası görevden alındı ve 1961’de ve-
fat etti.

Onat’ın mimarlık kariyeri üç dönemde incelenebilir: 1939’a kadar fonk-
siyonel Bauhaus etkisi, 1940-1953 arası rasyonalist ve yerel sentez, 1953 
sonrası ise uluslararası modernizmin etkileriyle sade ama güçlü yapılar. 
Orhan Arda ile birlikte gerçekleştirdikleri Anıtkabir, her iki mimarın da 
Türk mimarlık tarihindeki yerini kalıcı kılan başyapıt olmuştur. 



48

6. Atatürk’ün Çi�lik Hayali: Atatürk Orman Çi�liği  
Doğaya ve Yeşile Duyulan Sevgi 

Mustafa Kemal Atatürk, doğaya verdiği önemi şu sözlerle ifade etmiştir:
“Yeşili görmeyen gözler renk zevkinden mahrumdur. Burasını öyle ağaçlan-
dırınız ki kör bir insan dahi yeşillikler arasında olduğunu fark etsin.”11

 
Bu söz, onun çevreye ve yeşil alanlara duyduğu derin bağlılığın göstergesi-
dir. Ona göre ağaçsız bir toprak vatan sayılamazdı. Özellikle Ankara gibi 
bozkır bir başkentin ağaçlandırılması, onun medeniyet vizyonunun bir 
parçasıydı.

“Millî Ekonominin Temeli Tarımdır”

Atatürk, Türkiye’nin kalkınmasının temelini tarımda görüyordu. Bu bağ-
lamda şöyle demiştir:

“Millî ekonominin temeli tarımdır.” 12

Modern tarım tekniklerinin benimsenmesi, çi�çiliğin bilimsel yöntemler-
le desteklenmesi ve köylünün üretimde verimliliğe yönelmesi için örnek 
çi�likler kurulması gerektiğine inanıyordu. İlk adımı başkent Ankara’da 
atmak istemesi, bu kalkınma modelinin merkezî önemini gösterir.

11 Atatürk'ün bu sözü, dönemin Çi�lik Müdürlüğü raporlarında ve Afet İnan’ın hatıratında geçmektedir. 
Bkz. Afet İnan, Atatürk Hakkında Hatıralar ve Belgeler, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1959, s. 212.
12 Atatürk'ün bu ifadesi, 1 Kasım 1922 tarihli TBMM açılış konuşmasında geçmektedir.



49

6.1. Bozkırdan Verimli Toprağa: Ankara’da Uygun Yer 
Arayışı
1925 yılında, uzmanlardan oluşan bir heyet Ankara çevresinde örnek çi�-
lik için uygun bir yer aradı. Ancak bölgenin topografyası, çorak ve verim-
siz toprak yapısı nedeniyle olumsuz raporlandı. Heyetin değerlendirme-
sini dinleyen Atatürk, bugünkü Atatürk Orman Çi�liği’nin bulunduğu 
bataklık bölgeyi işaret ederek şunları söyledi:

“İşte aradığımız yer böyle olmalı: Bataklık, çorak ve fena... Eğer biz ıslah et-
mezsek kim edecek?” 13

Bu ifadeyle yalnızca bir çi�lik değil, aynı zamanda bozkırın dönüştürülme-
si hede�eniyordu.

6.2. Kuruluş Süreci ve Genişleme
Çi�liğin ilk arazisi, Merhum Abidin Paşa’nın eşi Faika Hanım’dan 20.000 
dönüm olarak satın alındı.14 Atatürk bu arazi için yüksek bir bedel öde-
yerek hem projeye verdiği önemi hem de toprak reformuna olan saygısını 
gösterdi. Bu alım, çevredeki diğer toprak sahiplerini de teşvik etti ve çi�lik 
kısa sürede Etimesgut, Balgat, Çakırlar, Güvercinlik, Macun, Tahar ve Yağ-
mur Baba gibi bölgelere yayıldı.

6.3. Atatürk’ün Bizzat Katıldığı Uygulamalar
Falih Rı�ı Atay’a göre Atatürk çi�likteki çalışmaları yakından takip eder-
di; traktörle tarlaya çıkar, personelle doğrudan ilgilenirdi.15 
Afet İnan ise onun ağaç sevgisini şöyle aktarmaktadır:

“Gazi Orman Çi�liği, insan iradesiyle doğanın dönüştürülebileceğinin canlı 
örneğidir. Atatürk için her ağaç kıymetliydi.”16 

Çi�lik, bir park ve gezinti alanına dönüşürken aynı zamanda eğitim ve ta-
rımsal üretim merkezine evrildi.
13 Falih Rı�ı Atay, Çankaya, İstanbul: Pozitif Yayınları, 2004, s. 374
14 Afet İnan, Devlet ve Tarım Politikası, Türk Tarih Kurumu, 1972, s. 89.
15 Falih Rı�ı Atay, Çankaya, s. 375.
16 Afet İnan, Atatürk Hakkında Hatıralar ve Belgeler, s. 213.



50

17 T.C. Tarım ve Orman Bakanlığı Arşivleri, AOÇ Kuruluş Raporları, 1925-1933.
18 R. von Kral’ın sözleri, dönemin Dışişleri Bakanlığı kayıtlarına dayanmaktadır.
19 Afet İnan, Atatürk ve Tarım Reformu, Ankara Üniversitesi Yayınları, 1950, s. 62.
20 Atatürk’ün 11 Haziran 1937 tarihli vasiyetnamesi için bkz. Resmî Gazete, Sayı 3640, 14.06.1937.

6.4. Tarımsal Faaliyetler ve Sanayi Kuruluşları
Sekiz yıl içinde 3 milyondan fazla ağaç dikildi; meyve bahçeleri, bağlar, 
seralar ve sulama sistemleri kuruldu.17 Ayrıca süt fabrikası, bira fabrikası, 
arıcılık birimi, kimya laboratuvarı gibi birimler de inşa edildi. Buralarda 
hem üretim yapıldı hem de çevredeki köylülerin eğitimine katkı sağlandı. 
Tohumlar, fideler, tarım teknikleri halkla paylaşıldı.

6.5. Uluslararası Etkisi ve İzlenim
Avusturya’nın Türkiye Büyükelçisi R. von Kral, çi�liği “bir uygarlık başya-
pıtı” olarak tanımlamıştır.18 Gerçekten de bu proje, yalnızca tarımsal değil, 
aynı zamanda medeniyet kurucu bir atılım olarak görülmelidir.

6.6. Yalnızca Ankara’da Değil: Diğer Çi�likler
Atatürk, yalnızca Ankara’da değil; Sili�e, Tarsus, Dörtyol ve Yalova’da da 
benzer çi�likler kurmuştur. Narenciye, dut, üzüm gibi ürünlerin yetiştiril-
diği bu çi�likler, Türkiye’nin farklı coğrafyalarında örnek modeller oluş-
turmuştur.19 

6.7. Atatürk’ün Vasiyeti ve Kamulaştırma
Atatürk, bu çi�likleri 13 yıl boyunca bizzat yönettikten sonra, 11 Haziran 
1937 tarihli vasiyetiyle Hazine’ye 
bağışlamıştır. Bu bağışla birlikte 
yalnızca toprağı değil; üretimi, 
çevreyi, eğitimi ve kalkınmayı da 
halka emanet etmiştir.20 Çi�lik, 
böylece bir “millet malı” hâline 
gelmiştir.



51

21 Charles P. Kindleberger, �e World in Depression, 1929–1939, Berkeley: University of California Press, 
1973, s. 20-45.

Dünyada 1930’lu 40’lı Yıllar
2. Bölüm

I. İKİ SAVAŞ ARASI DÖNEMDE AVRUPA:  
ÇÖKÜŞ, FAŞİZM VE YENİ BİR SAVAŞIN GÖLGESİ
“Hitler ve onun taklitçisi Mussolini harp hazırlıkları ile meşguller. Evet, 
yakın bir gelecekte harbe dalacaklardır çünkü asker değildirler, harp ne de-
mektir bilmezler. Harp bir felakettir, hele bu iki mütte�k için muhakkak 
ölümdür.” 

Mustafa Kemal ATATÜRK, 28 Mart 1933

1. Avrupa’daki Gelişmeler
1929’da yaşanan büyük ekonomik buhran, dünya ekonomisini derinden 
etkiledi ve ülkeler arası ticaret büyük oranda azaldı.21 Bu kriz ortamında 
birçok ülkede siyasi ve sosyal gerilimler yükseldi. İtalya’da Benito Mus-



52

solini'nin, Almanya’da Adolf Hitler'in, Sovyetler Birliği’nde ise Stalin’in 
otoriter rejimleri güç kazandı.22 Faşizm, Nazizm ve Komünizm gibi ide-
olojilerin giderek daha baskın hale gelmesi, demokrasilerin zayı�amasına 
yol açtı.23

Avrupa’da hızla artan Yahudi karşıtlığı, ırkçı politikalar ve totaliter eğitim 
sistemleri, bilim insanları ve entelektüeller üzerinde ciddi tehditler oluş-
turdu.24 1933’te Almanya’da Nazilerin iktidara gelişiyle birlikte üniversi-
telerde ‘temizlik hareketi’ başlatıldı; Yahudi kökenli akademisyenler işten 
atıldı, birçok bilim insanı ülkeden göç etmek zorunda kaldı.25 Ünlü fizikçi 
Albert Einstein başta olmak üzere çok sayıda bilim insanı bu nedenle Al-
manya’yı terk etti.26

Atatürk, bu gelişmeleri dikkatle takip etmekteydi.27 Nitekim Atatürk’ün 
davetiyle Türkiye’ye gelen Alman ve Avusturyalı profesörler, üniversite 
reformuna büyük katkı sundular.28 Atatürk, bu profesörleri sadece aka-
demik yeterlilikleri nedeniyle değil, aynı zamanda siyasal muhalefetleri 
nedeniyle de koruma altına almıştır.29

Ankara'nın Keçiören sırtlarında yapılan bir gezide Atatürk’ün söylediği şu 
sözler, üniversiteye verdiği önemi açıkça göstermektedir: “Eğitim sadece 
bilgi aktarımı değildir, milletin geleceğinin şekillenmesidir.”30

22 Ian Kershaw, Hitler: A Biography, New York: W.W. Norton & Company, 2008; Richard Bosworth, Mus-
solini, Oxford: Oxford University Press, 2002; Robert Service, Stalin: A Biography, Cambridge: Harvard 
University Press, 2005.
23 Roger Eatwell – Matthew Goodwin, National Populism: �e Revolt Against Liberal Democracy, London: 
Penguin, 2018, s. 33-51.
24 Saul Friedländer, Nazi Germany and the Jews, Vol. 1, New York: HarperCollins, 1997, s. 65-80.
25 Michael H. Kater, Doctors Under Hitler, Chapel Hill: University of North Carolina Press, 1989, s. 45-60.
26 Walter Isaacson, Einstein: His Life and Universe, New York: Simon & Schuster, 2007, s. 386-400.
27 Afet İnan, Atatürk Hakkında Hatıralar ve Belgeler, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1959, s. 157-
160.
28 Horst Widmann, Exil und Bildungshilfe: Die deutschsprachige akademische Emigration in die Türkei 
nach 1933, Bern: Herbert Lang, 1973, s. 45-80.
29 Klaus Kreiser, Mustafa Kemal Atatürk: Eine Biographie, München: C.H. Beck, 2008, s. 202-204.
30 Ali Canip Yöntem, Eğitim ve Kültür Üzerine Yazılar, İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1943, s. 83-85.



53

1.1. Barış Antlaşmaları ve Versailles Düzeni
Birinci Dünya Savaşı'nın sona ermesiyle en ağır kayıpları veren devlet 
olan Almanya ile imzalanan Versailles Antlaşması, Avrupa'nın siyasi ha-
ritasını yeniden şekillendirdi. Ancak bu antlaşma, içeriği itibariyle ba-
rışı sağlamaktan çok yeni çatışmaların tohumlarını ekiyordu. Almanya, 
Versailles’da yer alan ağır şartlar nedeniyle büyük bir ekonomik ve siyasi 
baskı altına girdi. Galip devletlere ödemekle yükümlü tutulduğu yüksek 
miktardaki savaş tazminatları, savaş öncesinde sahip olduğu toprakların 
kayıpları, terhis kararı alınan ordusu ve silahsızlanma zorunluluğu, Al-
man halkında derin bir hoşnutsuzluk yarattı. Bu hoşnutsuzluk, ilerleyen 
yıllarda Versailles ile büyük Almanya’yı bölen İtilaf  Devletleri’ne yöneldi. 
“Bizi sırtımızdan bıçakladılar” şeklinde özetlenen bu duygu (Dolchstoß-
legende), “savaşın siyasi liderler ve Yahudiler tarafından kaybedildiği” yö-
nündeki propagandayla birleşerek büyüyen bir ö�eye dönüştü, giderek 
yaygınlaştı. Bu toplumsal hezeyan Nazi Partisi'nin yükselişine zemin ha-
zırlayacaktı.

Versailles Antlaşması'nın diğer bir önemli sonucu, Avusturya-Macaristan 
İmparatorluğu'nun dağılması ve Avrupa’da yeni ulus devletlerin ortaya 
çıkmasıydı. Ancak ulus prensibine göre kurulan bu yeni devletler sağlıklı 
doğmamışlardı; her biri kendi içinde çözülmesi zor etnik ve siyasi sorun-
larla boğuşuyordu. Yeni kurulan Çekoslovakya ve Polonya gibi ülkeler, 
içlerinde barındırdıkları azınlık nüfuslar ile birlikte istikrarsız bir yapıya 
sahip olmuşlardı. Zaten ulus devlet anlayışını tam kavrayamadan İtilaf  
Devletleri tarafından harita üzerinde çizilen sınırlarda yaşamaya başla-
yan bu yeni devletler, etnik kimlik sorunlarını çözemeden ekonomik ge-
lişme göstermeye çalışıyorlar ancak başarı sağlayamıyorlardı. Bu durum, 
ilerleyen yıllarda, Almanya'nın bu bölgelerdeki etnik kökeni Alman olan 
toplulukların varlığını bahane ederek toprak taleplerinde bulunmasına 
neden olacaktı.

1.2. Ekonomik Çöküntü ve Toplumsal Huzursuzluk
Birinci Dünya Savaşı’nın yıkıcı etkileriyle boğuşan Avrupa, henüz topar-
lanamamışken 1929’da Amerika Birleşik Devletleri’nde başlayan Büyük 



54

Buhran tüm dünyayı etkisi altına aldı. Savaşın yaralarını sarmaya çalışan 
Avrupa ekonomileri bu krizle birlikte daha da sarsıldı. Dış ticaret nere-
deyse durma noktasına geldi, sanayi üretimi azaldı ve işsizlik oranları dra-
matik şekilde yükseldi. Özellikle Almanya’da işsizlik oranı %30’a ulaşır-
ken, hiperen�asyon, yoksulluk ve toplumsal güvensizlik baş gösterdi.

Halk, içinde bulunduğu bu zor koşullardan dolayı mevcut hükûmetleri 
suçlamaya başladı. Demokratik sistemler sorgulanır hale geldi ve radikal 
siyasi akımlar halkın desteğini kazandı. Aşırı sağ ve aşırı sol hareketler 
güç kazandı. Örneğin, Almanya’da 1920’de gerçekleşen Kapp Darbesi, 
milliyetçi ve militarist eğilimlerin yükselişine işaret ediyordu. Aynı yıl-
larda Adolf Hitler liderliğindeki Nasyonal Sosyalist Alman İşçi Partisi 
(Nazi Partisi) de hızla güçlendi. Hitler, Versailles Antlaşması’nın ağır ko-
şullarını ve ekonomik krizi propaganda aracı olarak kullanarak halkın 
güvenini kazandı. Almanya’da Hitler, İtalya’da Benito Mussolini gibi li-
derler, yaşanan ekonomik krizi otoriter rejimlerin gerekliliğini savunmak 
için bir fırsat olarak değerlendirdi.

Bu dönemde İspanya İç Savaşı da patlak verdi. 1936’da General Fran-
co’nun başını çektiği sağcı güçler, solcu Halk Cephesi hükûmetine karşı 
ayaklandı. Almanya ve İtalya, Franco’ya destek verirken Sovyetler Birliği 
Cumhuriyetçilere sınırlı yardım sağladı. İngiltere ve Fransa ise doğrudan 
müdahaleden kaçınıp "Karışmazlık Komitesi" kurarak pasif bir tavır ser-
giledi. Bu pasi�ik, Franco’nun 1939’da iktidarı ele geçirmesiyle sonuçlan-
dı.

Aynı dönemde İngiltere ve Fransa gibi demokratik ülkeler de iç siyasi bö-
lünmeler, grevler, işçi hareketleri ve komünist partilerin yükselişi ile karşı 
karşıyaydı. Bu gerilimler, demokrasilerin zayı�amasına ve halkın otoriter 
alternati�ere yönelmesine zemin hazırladı.

1.3. Faşizmin Yükselişi ve Totaliter Rejimler
Toplumsal ve ekonomik istikrarsızlık ortamı, faşizm gibi totaliter ideolo-
jilerin güçlenmesine neden oldu. Bu ideolojiler; milliyetçilik, otoriterlik, 
militarizm, lider kültü ve düşman gruplara karşı nefret üzerine kurul-



55

muştu. Demokrasiye olan güvenin sarsıldığı bu dönemde, faşist hareket-
ler Avrupa’da hızla yayılmaya başladı.
Benito Mussolini, 1919’da kurduğu Kara Gömlekliler adlı paramiliter 
örgütle sokakları denetim altına aldı ve 1922’deki Roma Yürüyüşü ile 
iktidarı ele geçirdi. 1925’te kendisini “Duce (Lider)” ilan etti. Muhalefe-
ti susturdu, sendikaları ve siyasi partileri kapattı. Ekonomide "korpora-
tizm" adı altında işçi-işveren birliği savunulduysa da aslında tüm üretim 
devletin denetimine geçti.

Almanya’da ise Adolf Hitler, kurduğu SA ve SS örgütleriyle şiddeti siste-
matik hâle getirdi. 1933’te iktidara geldikten sonra Reichstag (Parlamen-
to) Yangını bahanesiyle olağanüstü hâl ilan etti. Yetki Yasası ile yasama 
yetkisini de ele geçirerek diktatörlüğünü kurdu. Gestapo (Gizli Polis) ile 
muhali�eri tutukladı veya ortadan kaldırdı. Nürnberg Yasaları (1935) ile 
Yahudiler toplumdan dışlandı.

Faşist rejimler, propaganda araçlarını, eğitim sistemini, sanatı ve medya-
yı devlet kontrolü altına alarak toplumu ideolojik olarak yönlendirdi. Bu 
rejimler, halkı mobilize etmek için sürekli bir “iç düşman” imgesi yarattı: 
sosyalistler, komünistler, azınlıklar… Böylece hem birlik görüntüsü sağ-
landı hem de şiddet meşrulaştırıldı.

1.4. Yatıştırma Politikaları ve Milletler Cemiyeti’nin  
Başarısızlığı
Birinci Dünya Savaşı’ndan sonra dünya barışını korumak amacıyla, 1920 
yılında İsviçre’nin Cenevre kentinde Cemiyet-i Akvam (Milletler Cemi-
yeti) kuruldu. Ancak bu kuruluş, daha başından itibaren büyük eksiklik-
ler taşıyordu. ABD ve Sovyetler Birliği gibi büyük güçlerin başlangıçta 
üye olmaması, Cemiyet’in küresel bir etki yaratmasını zorlaştırdı. Öte 
yandan Cemiyet’in İngiltere merkezli politikalar izlemesi, tarafsızlık il-
kesine gölge düşürdü.
• Versailles Antlaşması’nın ağır koşullarına karşı artan eleştiriler dik-

kate alınmadı. Cemiyet, bu koşullarda ısrarcı olunca barışa değil, ge-
rilimin artmasına hizmet etti.



56

• Özellikle 1930’lu yıllarda Almanya ve İtalya'nın saldırgan politikala-
rı karşısında Cemiyet’in etkisizliği daha da belirginleşti.

1.5. Silahlanma Yarışı 
Hitler’in tabiriyle Almanya’nın içinde bulunduğu durumun tek nedeni 
Versailles Antlaşması idi. Almanya “Versailles ezikliğinden” kurtulmadan 
Alman halkı gün yüzü göremeyecekti. Bu fikirden yola çıkan faşist rejim 
Nazizm’in tüm gücünü kullanarak Versailles’ın silahsızlanma şartlarına 
rağmen, 1933 yılından itibaren tüm kaynaklarını seferber ederek fabrika-
larında gizlice silah üretmeye başladı.

Hitler ve Mussolini’nin silahlanması Avrupa’da duyulunca diğer devlet-
ler de olası bir savaşta ülkelerini korumak amacıyla silahlanmaya başladı. 
Fransa, Alman saldırılarını önlemek amacıyla ülkenin tüm kuzey ve doğu 
sınırını kapsayan bir savunma duvarı olan Maginot Hattı’nı inşa etti. İn-
giltere, hava kuvvetlerinin sayı ve ekipmanını artırarak savunmasını güç-
lendirdi. Ancak bu hazırlıklar, demokratik devletler arasında koordinas-
yon eksikliği nedeniyle etkisiz kaldı. Almanya, Mihver Devletleri (İtalya 
ve Japonya) ile ittifak kurarken, İngiltere ve Fransa ancak savaş patlak ver-
dikten sonra Sovyetler Birliği ile geçici bir iş birliği yapabildi.
 
Bu dönemde, İngiltere ve Fransa, savaş ihtimalini engellemek adına Yatış-
tırma Politikası izlemeye başladı. Bu politikayla, Hitler’in taleplerine karşı 
taviz verilerek onun saldırganlığı kontrol altına alınmak istendi. Ancak bu 
yaklaşım tam tersi sonuçlar doğurdu:
• 1936’da Almanya, Ren Bölgesi’ni yeniden silahlandırdı, Batı sessiz 

kaldı.
• 1938’de Münih Antlaşması ile Südet Bölgesi Almanya’ya verildi.
• 1939’da Almanya ile Sovyetler Birliği arasında Saldırmazlık Paktı im-

zalandı, yine sessizlikle karşılandı.

Bu ödünler, Hitler’in cesaretini artırdı ve yayılmacı politikalarını hızlan-
dırdı. Böylece İkinci Dünya Savaşı’nın çıkışı kaçınılmaz hale geldi. Mil-
letler Cemiyeti'nin pasi�iği ve yatıştırma politikaları, totaliter rejimlerin 
önünü açtı ve dünyayı yeni bir felakete sürükledi.



57

Sonuç
İki savaş arası dönem, sadece ekonomik ve siyasi krizler dönemi değil, 
aynı zamanda demokratik değerlerin sınandığı, otoriterliğin yükseldiği ve 
uluslararası iş birliğinin yetersiz kaldığı bir zaman dilimidir. Avrupa’nın 
bu kırılgan yapısı, İkinci Dünya Savaşı'nın koşullarını hazırlamış; pasif 
yaklaşımlar, aktif tehditlere karşı etkisiz kalmıştır. 

II. DÜNYA SAVAŞI YILLARI
1. İkinci Dünya Savaşı’nda Türkiye: Denge, Diplomasi ve 
Kazanımlar

1939’da Almanya, Çekoslovak-
ya’nın kalanını işgal etti ve ardın-
dan Polonya’ya saldırarak İkinci 
Dünya Savaşı’nı başlattı. İngiltere 
ve Fransa, bu kez yatıştırma poli-
tikasından vazgeçip Almanya’ya 
savaş ilan etti.
 
Türkiye, savaşın dışında kalarak 
hem askerî hem de ekonomik felaketten uzak durmayı başardı. İsmet İnö-
nü liderliğindeki Türkiye, akılcı diplomasiyle denge politikası izledi. 1943 
Ocak’ında Adana’da Churchill ile görüşen İnönü, baskılara rağmen savaşa 
girmedi. Tarihe geçen şu sözü söyledi:

“Yeni bir dünya kurulur, Türkiye orada yerini alır.”

Türkiye, savaş boyunca bir yandan gıda kıtlığı ve yüksek vergilerle müca-
dele ederken, krom madenini iki taraf arasında diplomatik bir koz olarak 
kullandı. 1944’te Almanya ile ilişkileri keserek, savaşın sonunda kazanan 
tara�a yer alacağını netleştirdi. 1945’te Almanya’ya savaş ilan etti.

Türkiye’nin savaş dışı kalması, şehirlerin yıkılmaması, genç nüfusun cep-
helerde harcanmaması gibi büyük kazanımlar getirdi. Birleşmiş Milletlere 
üye olabilmesi ve NATO’ya giden süreci başlatması da bu denge siyaseti-
nin ürünüydü.



58

Türkiye, savaşın yangınından uzak ama her an tetikte bir şekilde ilerledi; 
bu dikkatli tutum, modern Türkiye’nin uluslararası konumunun şekillen-
mesinde belirleyici oldu.
Başarı diplomasi alanıyla sınırlı değildi elbette. Türkiye Avrupa’yı kasıp 
kavuran bu savaş yıllarında kendi içinde önemli başka adımlar da atıyor-
du. Atatürk’ün başlattığı kültür devrimini devam ettirirken bu devrimi 
özümseyebilecek eğitimli bir toplum yaratmak için de kolları sıvamıştı.

2. Genç Cumhuriyet'in Savaş Sonrası Yılları
Kültür Devrimi’nin İnşasına Devam 
Otuzlu yıllar Batı’da faşizmin bizde ise Kültür Devrimi’nin inşasının hız 
kazandığı yıllar oldu.
• Türk Tarih Kurumunun kurulması (1931),
• Halkevlerinin açılması (1932),
• Türk Dil Kurumunun kurulması (1932),
• Ankara’da Musiki ve Temsil Akademisinin kurulmasına karar veril-

mesi (1934),
• Cumhurbaşkanlığı Filarmoni Orkestrasının konserlere başlaması 

(1935),
• İstanbul Güzel Sanatlar Akademisinde reform çalışmaları (1936).
Atatürk’ün ölümünden sonra kültür devriminin yapılanması hız kesme-
den devam etti. Devlet Konservatuvarları kuruldu (1940). Müzik alanın-
daki girişimler Devlet Tiyatroları ile Devlet Opera ve Balesi’nin açılışıyla 
sürdü. Edebiyat alanında Doğu ve Batı klasiklerinin çevrilmesine başlan-
dı. Hasan Âli Yücel’in başkanlığında tercüme bürolarında pek çok eser 
Türkçeye çevrildi. Bu çalışmalar kapsamında 1940-1960 yılları arasında 
toplam 1120 eser çevrilerek Türkçeye kazandırıldı.

Ancak 1940 yılına gelindiğinde ülkedeki eğitim seferberliğinin köylere 
yeterince ulaşmadığı görüldü. Üstelik nüfusun yüzde seksenine yakını 
hâlâ köylerde yaşıyordu. Bunun üzerine eğitim ve öğretimi köylere de yay-
mak amacıyla Köy Enstitüleri açıldı (1940). Kapatıldığı 1954 yılına kadar 
bu enstitülerde 17.251 köy öğretmeni yetişti. Bunların 1.308’i kadındı.

Şimdi Kültür Devrimi kapsamında 30’lu ve 40’lı yıllarda yapılanlara ya-
kından bakalım:



59

Kültür Devrimi
3. Bölüm

Bilgiye Açılan Kapılar: Yükseköğretimde Dönüşüm

Atatürk, her alanda olduğu gibi eğitim alanında da devrimler yaptı. Sakar-
ya Zaferi kazanıldığında Mustafa Kemal Paşa’ya; “İşte zaferi kazandınız, 
şimdi ne yapmak isterdiniz?” diye soranlara Mustafa Kemal “Milli Eğitim 
Bakanı olarak memleketimin irfanına hizmet etmek isterdim.” yanıtını 
vermişti.  Atatürk ölümünden önce, 1 Kasım 1937’de TBMM açış konuş-
masında Milli Eğitim hakkında adeta bir vasiyet olarak şunları söylemiş-
ti:31

“Büyük amacımız; en ileri ve en refah içinde yaşayan millet olarak varlığımı-
zı yükseltmektir. Bu, sadece kurumlarda değil, düşünce yapısında da köklü 
bir devrim gerçekleştirmiş olan büyük Türk milletinin idealidir. Bu ideali en 
kısa sürede gerçekleştirmek için düşünce ve eylemi birlikte yürütmek zorun-
dayız. Bu girişimde başarıya ulaşmak ancak düzenli bir planla ve en akılcı 
şekilde çalışmakla mümkündür.
Bu nedenle, okuma yazma bilmeyen tek bir vatandaş bile bırakmamak; ül-
31 Afet İnan, Atatürk Hakkında Hatıralar ve Belgeler, Dördüncü Baskı, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 
Ankara,1984.



60

kenin büyük kalkınma mücadelesi ve yeni yapısının ihtiyaç duyduğu teknik 
elemanları yetiştirmek; ülke meselelerinin düşünsel temellerini anlayacak, 
anlatacak, kuşaktan kuşağa yaşatacak bireyler ve kurumlar oluşturmak, işte 
bu önemli hede�eri en kısa sürede gerçekleştirmek, Milli Eğitim Bakanlı-
ğı’nın üstlendiği büyük ve ağır sorumluluklardır.

Belirttiğim bu hede�eri Türk gençliğinin zihninde ve Türk milletinin bilin-
cinde her zaman canlı tutmak ise üniversitelerimizin ve yüksekokullarımı-
zın başlıca görevidir.”

Atatürk, eğitim ve kültür politikalarına büyük önem veriyordu. Bu yönüy-
le onu yakından tanıyanlardan Afet İnan, onun bu alandaki hassasiyetini 
şu sözlerle dile getirir:

“Onun en çok uğraştığı konulardan biri Millî Eğitim ve kültür işlerine ait 
idi. Hatta bazı zamanlar ‘Eğer Cumhurbaşkanı olmasam, Maarif Vekil-
liğini almak isterdim.’ derdi. Zira Atatürk, köklü, eğitimsiz ve kadrosuz 
çağdaşlaşma ve kalkınma olamayacağı bilincindeydi. Bundan dolayıdır ki 
Atatürk, bir yandan yeni üniversitelerin kurulmasını önerirken, öte yandan 
mevcut üniversiteyi (Darülfünunu) geniş çaplı bir reform ile düzeltme, mo-
dernleştirme gereğini duymuştur. Ne var ki Atatürk üniversiteyle ilgili ilk 
ciddi çalışmalarını ancak 1930’ lardan sonra başlatabilmiştir.”32

Bu ifadeler, Atatürk’ün eğitim meselesine salt bir idarî görev olarak değil, 
aynı zamanda bir milletleşme ve kalkınma meselesi olarak baktığını orta-
ya koymaktadır. Onun gözünde eğitim, sadece bireyleri değil, toplumu da 
dönüştürecek bir araçtı. Bu nedenle yükseköğretim kurumlarına hem sayı 
hem de nitelik bakımından yönelmek gerektiğine inanıyor, üniversitenin 
yeniden yapılandırılmasını zaruri görüyordu.

1. Osmanlı’da Üniversite Eğitimi
Cumhuriyet Dönemi’nde gerçekleştirilen üniversite reformunu daha iyi 
kavrayabilmek için öncelikle Osmanlı Devleti’ndeki yükseköğretim yapı-
sına bakmak gerekir.
32Afet İnan, Atatürk Hakkında Hatıralar ve Belgeler, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 4. Baskı, Ankara, 
1984, s. 273.



61

Osmanlı İmparatorluğu, farklı kültür ve eğitim geleneklerini bir arada 
barındıran bir medeniyet olarak eğitime önem veriyordu. Bu bağlamda 
yükseköğretimin temel kurumu olan medreseler hem dinî hem de pozitif 
bilimlerin öğretildiği merkezler olarak öne çıkar. Medrese müfredatında 
fıkıh, tefsir ve hadis gibi İslami ilimlerin yanı sıra matematik ve astrono-
mi gibi alanlara da yer verilirdi.

Medreselerde ders veren öğretim üyelerine müderris denilirdi. Müderris-
ler yalnızca ders veren hocalar değil aynı zamanda araştırmacı kimliğe 
sahip bilim insanlarıydı. Genellikle alanında yetkin kişiler arasından 
seçilen müderrislerin atamaları devlet eliyle yapılırdı. Bu kişiler, öğrenci-
lerin hem dinî hem de bilimsel bilgiyle donatılmasından sorumluydu ve 
toplumsal hayatta da önemli bir otoriteye sahipti.

Öğrenciler, küçük yaşta başladıkları sıbyan mekteplerinde aldıkları temel 
eğitimin ardından medreseye geçerlerdi. Medrese eğitimi yalnızca ders 
dinlemekten ibaret değildi; öğrenciler öğretmenleriyle bire bir çalışır, za-
man zaman onların asistanı olarak da görev yaparlardı. Eğitim masra�arı 
çoğunlukla vakı�ar tarafından sağlanan burslarla karşılanırdı.

Eğitim süreci büyük ölçüde sözlü anlatım ve ezber yöntemine dayanmak-
la birlikte, ileri düzeydeki öğrenciler müderrislerin rehberliğinde özgün 
çalışmalar yaparak bilimsel üretime katkıda bulunabilirlerdi. Eğitimin 
sonunda verilen icazetname, öğrencinin eğitimini başarıyla tamamladı-
ğını ve mesleki anlamda yetkinliğe ulaştığını gösteren bir belgeydi.

1.1. Sahn-ı Seman ve Fatih Medreseleri: 
Osmanlı Yükseköğretiminin Temel Taşları
Osmanlı Devleti’nde yükseköğretim kurumlarının temelleri, 14 ve 16. 
yüzyıllar arasında kurulan ilk medreselerle atıldı. Bu dönemde özellikle 
Sahn-ı Seman ve Fatih Medreseleri, Osmanlı eğitim sisteminin yapı taş-
larını oluşturdu.
Fatih Sultan Mehmet tarafından 15. yüzyılda İstanbul’da kurulan Sahn-ı 
Seman Medreseleri, Osmanlı'da yükseköğretimin zirvesini temsil etmek-



62

teydi. Bu medreseler, İslam dünyasının en ileri düzeyde bilimsel ve dinî 
eğitim veren kurumları arasında sayılır. İstanbul’un fethinden sonra 
şehrin bir ilim ve kültür merkezi haline getirilmesi amacıyla inşa edilen 
Sahn-ı Seman, sekiz ayrı medreseden oluşan bir eğitim kompleksiydi.
Bu medreselerde yalnızca İslami ilimler değil, aynı zamanda matematik, 
tıp, astronomi ve mantık gibi pozitif bilimler de okutuluyordu. Bu yö-
nüyle Sahn-ı Seman, sadece dinî eğitim veren bir kurum olmanın ötesine 
geçerek, çok disiplinli bir yükseköğretim merkezi kimliği kazanmıştı.

Sahn-ı Seman’dan mezun olan öğrenciler, Osmanlı bürokrasisinde önem-
li görevler üstlenmiş; kadı, müderris ve devlet adamı olarak devlet hizme-
tine katılmışlardı. Aynı zamanda bu kişiler, bilimsel gelişmelere katkıda 
bulunarak Osmanlı entelektüel hayatında etkili olmuşlardı.33

1.2. Tanzimat Dönemi ve Batı Tarzı Eğitim Kurumlarının 
Ortaya Çıkışı
18 ve 19. yüzyıllarda Batı'nın bilimsel ve teknolojik gelişmeleri Osman-
lı eğitim sistemi üzerinde etkisini göstermeye başladı. Özellikle askerî 
alandaki yenilgiler, modernleşme ihtiyacını gün yüzüne çıkardı ve bu da 
eğitim alanında köklü reformların yolunu açtı.

Tanzimat Dönemi ile birlikte, geleneksel medrese sistemine alternatif 
olarak Batı tarzı eğitim kurumları kurulmaya başlandı. Bu kurumlar ara-
sında en dikkat çekenler şunlardı:
• Tıbbiye (1827): Modern tıp eğitimi veren ilk Osmanlı kurumu ola-

rak sağlık alanında önemli bir dönüm noktası oluşturdu.
• Mekteb-i Harbiye (1834): Osmanlı ordusunu Batı standartlarına 

göre yeniden yapılandırmak amacıyla açıldı ve çağdaş askerî eğitimin 
temelini attı.

• Mekteb-i Mülkiye (1859): Modern, sivil bürokratlar yetiştirmek üze-
re kurulan bu okul, idari yapının modernleşmesine hizmet etti.

Bunlara ek olarak, Rüştiyeler ve İdadiler gibi orta ve lise düzeyindeki 
okullar da Batı müfredatını benimseyerek genç nesillere matematik, fi-

33 Halil İnalcık, Osmanlı Medeniyeti Tarihi. İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2010.



63

zik, kimya, yabancı diller gibi pozitif bilim alanlarında eğitim vermeye 
başladı. Öğretim materyalleri Batı’dan ithal edildi; eğitim dili olarak 
Fransızca yaygın şekilde kullanılmaya başlandı.

Bu süreçte Osmanlı eğitim sistemi, geleneksel yapısını muhafaza ederken 
aynı zamanda Batı modeline uygun, rasyonel ve bilim temelli bir anlayı-
şı da benimsemeye başladı. Böylece, Cumhuriyet Dönemi'nde yapılacak 
eğitim reformlarının temelleri de bu dönemde atılmış oldu.

2. Darülfünun ve Osmanlı’dan Cumhuriyet’e  
Yükseköğretimde Dönüşüm
Osmanlı'da yükseköğretimin modernleşme süreci, Darülfünunun kuru-
luşuyla belirgin bir ivme kazandı. Batı’daki üniversite modeline benzer 
bir kurum olarak tasarlanan Darülfünun, ilk kez 1846 yılında planlandı 
ve 1863’te açıldı. Ancak bu ilk girişim, çeşitli nedenlerle kalıcı olamaya-
rak kısa süre içinde kapatıldı. 1870 yılında Darülfünun-ı Osmani adıyla 
yeniden açılan kurum, yine sürdürülebilir bir yapı kazanamadı. 1900 yı-
lında, II. Abdülhamid döneminde Darülfünun-ı Şahane adıyla üçüncü 
kez kurulan kurum, bu kez daha sağlam bir yapıya kavuştu ve modern bir 
üniversite kimliğiyle bilimsel faaliyetlere yöneldi.

Birinci Dünya Savaşı yıllarında Osmanlı hükûmeti, üniversite eğitimini 
güçlendirmek amacıyla Almanya’dan bilim insanları getirerek Darülfü-
nun kadrosunu takviye etmeye çalıştı. Özellikle 1915’ten itibaren çok sa-
yıda Alman akademisyenin ders verdiği bilinmektedir. 

Bu dönemde mühendislik, tıp ve pozitif bilimler gibi modern disiplinler 
Darülfünunun öğretim programına eklendi. Kurum, yalnızca bir eğitim 
merkezi değil, aynı zamanda bir bilim ve düşünce üretim alanı olarak 
işlev görmeye başladı. Ancak savaşın zorlu koşulları ve sürenin kısalığı 
nedeniyle bu girişimden beklenen verim alınamadı; savaşın sonunda Os-
manlı’nın yenilgisiyle birlikte yabancı akademisyenler ülkeden ayrıldı.
Osmanlı’daki medrese ve Darülfünun gibi yükseköğretim kurumları, 
yalnızca bireysel kariyerlere değil, devletin idari yapısına da yön verdi. 



64

Bu kurumlar sayesinde kadı, müderris ve yüksek devlet görevlileri yetiş-
tirildi. Ayrıca pozitif bilimlerle dinî ilimlerin birlikte verildiği bu eğitim 
modeli hem bilimsel düşüncenin yayılmasına hem de İslam kültürünün 
toplum genelinde kökleşmesine katkıda bulundu.

Eğitim, bireylerin sosyal ve ekonomik statülerini yükselten önemli bir 
araç hâline geldi. Medrese mezunları genellikle toplumda saygınlık ve 
nüfuz sahibi olurken, Batı tarzı eğitim kurumları da modern yaşam tarzı 
ve düşünce sistemlerini Osmanlı toplumuna taşımaya başladı. Özellikle 
Tanzimat sonrası gelişen Batı etkili eğitim anlayışı, modernleşme süreci-
nin toplumsal temellerini oluşturdu.

Türkiye Cumhuriyeti kurulduğunda, İstanbul Darülfünunu adıyla  
faaliyet gösteren bu kurum, yeni devletin tek üniversitesi konumundaydı. 
3 Mart 1924 tarihli Tevhid-i Tedrisat Kanunu (Öğretim Birliği Yasası), 
eğitimi tek çatı altında toplayarak medreseleri kapattı; Darülfünunu laik, 
pozitif bilimlerin okutulduğu bir yükseköğretim kurumu olarak tanım-
ladı. Bu yasa kapsamında, Darülfünun bünyesinde din adamı yetiştirmek 
üzere bir İlahiyat Fakültesi açıldı; medreselerde eğitim gören ileri düzey 
öğrenciler bu fakülteye aktarıldı. “İstanbul Darülfünunu” adıyla tüzel ki-
şilik ve özerklik kazanan bu kurumun kendi kendini yöneten çağdaş bir 
üniversiteye dönüşmesi hede�enmişti.

Ancak 1920’li yılların sonuna gelindiğinde, Darülfünunun yeni rejimin 
idealleri doğrultusunda yeterli ölçüde dönüşüp dönüşemediği tartışıl-
maya başlanmıştı. Osmanlı’dan devralınan bu kurumun, Cumhuriyet 
devrimleri doğrultusunda modern bireyler yetiştirmede yetersiz kaldığı 
yönünde eleştiriler artmıştı.

2.1. Reformu Gerekli Kılan Nedenler:
1933 Üniversite Reformu’nun gerçekleşmesinde birçok toplumsal, siyasal 
ve akademik neden etkili olmuştur.



65

34 Birikim Dergisi, Öncesi ve Sonrasıyla 1933 Üniversite Reformu, Sayı 76, 1997.

2.1.1. Toplumsal ve Siyasal Nedenler
Genç Türkiye Cumhuriyeti, üniversitelerin ülkenin gelişmesinde ve 
yapılan devrimlerin benimsenmesinde daha aktif bir rol oynamasını isti-
yordu. Ancak 1920’lerin başında üniversitelere tanınan geniş özgürlük, 
bazı devlet yetkilileri tarafından “devrimleri desteklemeyen bir serbesti” 
olarak görülüyordu.

Dönemin gazeteleri ve dergileri –Cumhuriyet, Hakimiyet-i Milliye, 
Kadro gibi– Darülfünunun devrimlere karşı ilgisiz kaldığını söylüyordu. 
Bu yayınlar, üniversitenin yenilikleri anlayamadığını ve topluma anlat-
makta yetersiz kaldığını öne sürüyordu.34 

2.1.2. Akademik Nedenler
Darülfünunun eğitim kalitesi de eleştiriliyordu. Üniversite, Avrupa’daki 
benzer kurumların gerisinde kalmıştı. Fakülteler arasında iş birliği yapıl-
mıyor, ciddi bilimsel araştırmalar yürütülmüyordu. Öğrenciler yeterli bi-
limsel rehberlik alamıyordu, laboratuvarlar eksikti. Bu yüzden öğrenciler 
deney yapamıyor, dersler ezberci bir şekilde işleniyordu.

Bazı öğretim üyelerinin başka işlerle meşgul olması ve asli görevlerini ih-
mal etmesi de eleştiriliyordu. Üniversite içinde birlik ve dayanışma ye-
rine, gruplaşmalar ve çekişmeler vardı. Özgürlük ortamı, bilim üretmek 
yerine bazı kişiler için sadece unvan ve makam arayışına dönüşmüştü.

Sonuç
Tüm bu nedenlerle Darülfünunun hem eğitim kalitesi hem de kurum-
sal yapısı yetersiz bulunmuş, Cumhuriyet’in hede�erine uygun, çağdaş ve 
laik bir üniversite sistemi kurmak için reform yapılması zorunlu görül-
müştü.

Cumhuriyet’in ilanından sonra, Atatürk’ün yükseköğretimde köklü bir 
reform yapma arzusu doğrultusunda, 1933 yılında Darülfünun kapatı-
larak yerine İstanbul Üniversitesi kuruldu. Bu dönüşüm, Osmanlı’dan 



66

miras kalan eğitim yapısının çağdaş, laik ve bilim temelli bir üniversite 
sistemine evrilmesinin önünü açtı.
Şimdi bu gelişmelere daha yakından bakalım.

3. Yükseköğretim ve Üniver-
site Reformu 
Atatürk, yükseköğrenim alanında 
devrim niteliğinde adımlar atıyor-
du; bu adımların en önemlisi, Da-
rülfünunun kapatılarak İstanbul 
Üniversitesi adıyla yeniden yapılandırılması olmuştu. Ancak onun gö-
zünde bu reform, sadece bir kurumun dönüşümü değil, tüm Türkiye’yi 
kapsayan bir kültür ve eğitim seferberliğinin parçasıydı. Atatürk’e göre 
mesele, yalnızca İstanbul’daki bir üniversitenin düzeltilmesi değil ülke 
çapında bir kültür planının oluşturulmasıydı.
Bu anlayışı kendi sözleriyle aktaralım:

“Bizim için ‘İstanbul Darülfünununu ne yapalım?’ diye bir mesele mevcut 
değildir. Bizim için mesele şudur: Bütün Türkiye’ de nasıl bir kültür planı 
yapalım? İşte biz yalnız ve yalnız bu çetin mesele karşısındayız ve onu ke-
sinlikle çözümlemek mecburiyetindeyiz.

Bu mesele açık bir şekilde çözümlenmedikçe, İstanbul Darülfünununun 
düzeltilmesinden bahsetmek ayıptır, gereksizdir, manasızdır.

Şimdi bu son ve mühim mesele ile uğraşan ve onu sonuçlandırma mecburi-
yetinde bulunan Türkiye Cumhuriyeti Hükûmeti, bütün medeni âlemdeki 
fikrî, ilmî okul faaliyetleri hakkında en son ve en yeni uzmanlıklardan is-
tifade gereğine inanıyorsa -ki bence öyledir- o hâlde bu raporun sahibi olan 
profesörü (Prof. Malche’yi) ama yalnız onu değil, Almanya’nın, İngilte-
re’nin, Amerika’nın ilim âleminde yüksekliği tanınmış profesörlerini, Tür-
kiye Cumhuriyeti’nin idare merkezi olan Ankara’ya davet etmek ve onları 
orada toplamak için hiçbir fedakârlıktan çekinmez.



67

Esas görüşler Ankaralı olsun; davet edilen bu âlimler, bu yüksek millî görüş 
noktasını mutlaka sağlamlaştıracaklardır. İşte ondan sonra yukarıda bah-
settiğimiz kültür programı tespit edilmiş olacaktır.

Ondan sonra Darülfünun yahut Türk üniversitesi dediğimiz zaman, he-
men Türk ilkokulları karşımıza çıkacaktır.

Şüphesiz Türk ilkokulları, Türk orta ve lise okulları, Türk yüksek toplulu-
ğu için, onun istediği nitelikte öğrenci, yani muhatap zekâ, ilim, fen, özetle 
insanlık kabiliyeti yetiştirdikten sonradır ki, Türkiye’nin şurasında, bura-
sında ve her yerinde üniversite enstitülerinden bahsedilebilir.”

Bu sözler, Atatürk’ün üniversiteye yalnızca bir yükseköğrenim kurumu 
olarak değil, tüm eğitim sisteminin zirvesi olarak baktığını ve üniversite 
reformunun, eğitimin bütün kademeleriyle birlikte ele alınması gereken 
bir mesele olduğunu açıkça göstermektedir. Atatürk için üniversite, yal-
nızca bilim üretme merkezi değil, çağdaş ve bağımsız bir millet inşasının 
da temel taşıydı.

Atatürk’ün bu konuşmasında değindiği Prof. Malche kimdi ve Darülfu-
nun ile ilgili gözlemleri neydi?

Üniversite reformu yapılmadan önce, Türkiye hükûmeti üniversitenin 
sorunlarını daha net görmek ve çözüm yolları geliştirmek için yabancı bir 
uzmandan destek almak istedi. Bu amaçla, İsviçreli eğitimci ve Cenevre 
Üniversitesi profesörü Albert Malche 1931 yılında Türkiye’ye davet edil-
di. Malche’a, İstanbul’daki Darülfünunu (o dönemdeki üniversite) ince-
leme görevi verildi.

Türkiye ve eğitim sistemi hakkında fazla bilgisi olma-
yan Malche, üniversiteyi tarafsız bir bakışla inceledi. İstan-
bul’a geldikten sonra üniversitenin fakültelerini, bazı lisele-
ri, yüksekokulları ve hastaneleri ziyaret etti. Öğretim üyeleri, 
öğrenciler ve idari personelle görüşmeler yaptı. Gözlemlerini ve değerlen-



68

dirmelerini içeren kapsamlı raporunu 29 Mayıs 1932’de hükûmete sundu.  
Bu çalışma daha sonra “İstanbul Üniversitesi Hakkında Rapor” adıyla 
yayımlandı.

Malche Raporunun İçeriği
Raporda iki ana bölüm vardı:
1) Darülfünunun o günkü durumu detaylı olarak anlatıldı.
2) Sorunlara yönelik çözüm ve reform önerileri sıralandı.
Rapor 95 sayfadan oluşuyordu ve içinde 49 maddelik öneri yer alıyordu.
Malche’ın Öne Çıkan Tespitleri ve Önerileri:
• Bilimsel Yayın ve Dil Sorunu: Türkiye’de bilimsel yayınların çok 

yetersiz olduğu, öğrencilerin yabancı dil bilmediği için dünyadaki 
bilimsel gelişmeleri takip edemediği belirtildi. Bu yüzden birinci sı-
nı�a yoğun yabancı dil eğitimi verilmesi önerildi.

• Eğitim Kalitesi ve Öğrenci Başarısı: Öğrenci sayısı fazla olmasına 
rağmen birçoğu derse düzenli katılmıyordu, mezuniyet oranı çok 
düşüktü. Malche, ilk yıl başarı gösteremeyen öğrencilerin elenmesi 
gerektiğini ifade etti. Sınav sisteminin ezbere dayalı olmaktan çıkarı-
lıp öğrencinin düşünme ve uygulama yeteneğini ölçmesi gerektiğini 
söyledi.

• Öğretim Üyeleri ve Bilimsel Üretim: Üniversite hocalarının maaşla-
rının düşük olması motivasyonu düşürüyordu. Maaşların artırılması 
ve öğretim üyelerinin Türkçe ders kitabı yazmaları gerektiği belirtil-
di.

• Üniversite Yönetimi ve Özerklik: Malche, üniversitenin bilimsel öz-
gürlüğünü koruması gerektiğini söyledi. Ancak mali ve idari konular-
da devletin daha fazla denetim yapmasını önerdi. Örneğin, her fakül-
tede kaç bölüm (kürsü) açılacağına ve atamaların nasıl yapılacağına 
bakanlık karar vermeliydi.

• Eğitim Yöntemleri ve Uygulamalı Öğretim: Derslerin çok teorik 
olduğu, öğrencilerin araştırma becerisi kazanamadığı belirtildi. Bu 
nedenle, derslerde uygulamalı eğitimin artırılması ve laboratuvar, kü-
tüphane gibi kaynakların geliştirilmesi gerektiği vurgulandı.

 



69

1933 Darülfünun Reformunun Uygulanması
• Albert Malche’ın hazırladığı rapor, üniversitedeki sorunları açıkça 

ortaya koydu ve reform için bir yol haritası sundu. Bu raporun ardın-
dan, Milli Eğitim Bakanlığı (o dönemdeki adıyla Maarif Vekâleti) 
içinde bir Islahat Komisyonu kuruldu. Malche, Mayıs 1933’te yeni-
den Türkiye’ye gelerek bu komisyona danışmanlık yaptı ve reform 
sürecine doğrudan katıldı.

• Ancak 1933 yılı başlarından itibaren sadece bir reform yapılmayacağı, 
Darülfünunun tamamen kapatılacağı yönünde söylentiler yayılmaya 
başladı. Basında çıkan haberler ve siyasi tartışmalar, sadece iyileştir-
me değil, köklü bir değişim yapılması fikrini öne çıkardı. Dönemin 
Milli Eğitim Bakanı Reşit Galip, bu görüşü savunanların başındaydı. 
Ona göre, Darülfünun artık çağın ihtiyaçlarını karşılayamıyordu ve 
yepyeni bir üniversite kurulmalıydı.

• Bu görüş, 31 Mayıs 1933’te TBMM’de kabul edilen 2252 sayılı ka-
nunla resmiyet kazandı. Bu kanunla birlikte İstanbul Darülfünunu 
tamamen kapatıldı. Tüm fakülteler, enstitüler ve öğretim kadrosu 31 
Temmuz 1933 itibariyle görevden alındı. Ardından 1 Ağustos 1933’te 
İstanbul Üniversitesi’nin kurulduğu ilan edildi. Böylece, eski kurum 
resmen sona erdi ve yerine modern bir üniversite kuruldu.

• Maarif Vekili Reşit Galip, Meclis’te yaptığı konuşmada bu yeni üni-
versitenin Darülfünun ile hiçbir bağlantısı olmadığını, gelenekleri-
nin sıfırdan başlayacağını söyledi. Yapılan değişikliği bir “devrim” 
olarak tanımladı.

3.1. 1933 Üniversite Reformu: Yükseköğretimde Yeni Bir 
Başlangıç
Cumhuriyet’in bilimsel kalkınma hedefi doğrultusunda en önemli adım-
lardan biri, 1933 Üniversite Reformu hamlesiydi. Bu reform, yalnızca bir 
kurumsal değişiklik değildi, Türkiye’nin eğitim ve kültür hayatında de-
rin bir dönüşüm anlamına gelmekteydi. Atatürk’ün doğrudan yönlen-
dirmesiyle gerçekleştirilen bu reform, Osmanlı’dan miras kalan ve çağın 
gereklerine cevap veremeyen Darülfünunun kapatılarak yerine İstanbul 
Üniversitesinin kurulmasını öngörüyordu.



70

Reformun temel amacı; çağdaş bilim anlayışına sahip, araştırma yapabi-
len, düşünce özgürlüğüne dayalı, evrensel değerlere açık ve topluma hiz-
met eden bir üniversite modelini inşa etmekti. Bu hedef doğrultusunda:

• Darülfünun 31 Temmuz 1933’te kapatıldı, yerine modern yapıya sa-
hip İstanbul Üniversitesi kuruldu.

• Medrese geleneğinden gelen, bilimsel yeterliliği tartışmalı olan pek 
çok öğretim üyesinin görevine son verildi.

• Yerlerine yurt dışından, özellikle Almanya’dan göç eden bilim insan-
ları getirildi. Nazi rejiminden kaçan bu bilim insanları, üniversiteye 
bilimsel dinamizm kazandırdı.

• Fakülte ve enstitüler yeniden yapılandırıldı; tıp, hukuk, fen ve edebi-
yat gibi alanlarda çağdaş eğitim programları oluşturuldu.

• Araştırma ve yayın yapma esaslı bir akademik anlayış benimsendi. 
Üniversite, sadece ders veren bir kurum olmaktan çıkarılarak bilim 
üreten bir merkez hâline getirildi.

Öğretim Kadrosunda Büyük Değişim
Reformun en dikkat çekici yönlerinden biri, üniversitedeki öğretim üye-
lerinin büyük kısmının görevden alınmasıydı. Yeni kurulan İstanbul 
Üniversitesi kadrosuna, eski Darülfünun’dan sadece 59 kişi alındı. Yak-
laşık 150 öğretim elemanından 89’u üniversiteden ayrıldı. Bu da öğretim 
üyelerinin yaklaşık %59’unun tasfiye edildiği anlamına geliyordu.
Özellikle profesör unvanına sahip olanlar arasında bu oran daha da yük-
sekti: Yaklaşık %69’u görevden uzaklaştırıldı. Ayrıca Darülfünun’da gö-
rev yapan 73 asistanın tamamı da üniversiteden ayrıldı. Böylece, araştır-
ma ve genç akademisyen kadrosu tamamen yenilenmiş oldu.

İstanbul Üniversitesine Gelen Yabancı Öğretim  
Görevlilerin Katkısı:
Yeni kurulan İstanbul Üniversitesi kadrosu, yalnızca görevine devam eden 
bazı Türk hocalardan değil, aynı zamanda yurt dışından gelen seçkin bi-
lim insanlarından da oluşuyordu. 1933 yılında, özellikle Almanya’da 
Nazi rejiminin iktidara gelmesiyle birçok akademisyen işsiz kalmış veya 



71

ülkelerini terk etmek zorunda kalmıştı. Türkiye, bu durumu bir fırsata 
dönüştürerek aralarında Ernst Reuter, Hans Reichenbach, Leo Spitzer 
ve Philipp Schwarz gibi önemli isimlerin bulunduğu yaklaşık 30 yabancı 
profesörü üniversiteye davet etti. Bu sayı, ilerleyen yıllarda 100’ü aşmıştır.

Bu yabancı akademisyenler, İstanbul Üniversitesinin yeniden yapılan-
masında çok önemli roller üstlendiler. Sadece boş kadroları doldurmakla 
kalmadılar, aynı zamanda yeni kürsüler kurarak bilimsel anlayışın ve öğ-
retim yöntemlerinin modernleşmesini sağladılar. Onların katkısıyla baş-
ta tıp, hukuk, fen ve sosyal bilimler olmak üzere birçok alanda eğitim ve 
araştırma kalitesi hızla yükseldi.

Hitler'den kaçan bilim insanları yalnız İstanbul Üniversitesine değil, 
diğer yükseköğretim kurumlarına da geldiler. Örneğin İstanbul Teknik 
Üniversitesine yüksek matematik hocası olarak dünyaca ünlü Ordinaryüs 
Profesör Robert Weicrich ve tasarı geometri hocası olarak Prof.  Franz 
Horninger gelmişti.

Hitler’den kaçan bu bilim insanları; Atatürk’e büyük saygılarını her za-
man ifade ettiler ve Türkiye’ye bağlılıklarını gösterdiler. Örneğin Avru-
pa’da Zooloji biliminde en önde gelen isimlerden Curt Cosswig, Nazi 
zulmünden kaçıp 1937-1955 arası Türkiye’de çalışmış; emekli olup ülke-
sine döndükten sonra 1982’de vasiyeti gereği naaşı İstanbul’a getirilmiş, 
Aşiyan Mezarlığı’na gömülmüştür.

Ayrıca, Malche’ın önerisi doğrultusunda başarılı genç Türk öğrenciler 
Avrupa’ya gönderildi. Bu öğrenciler yurda dönerek üniversitenin akade-
mik kadrosuna katıldılar. Böylece İstanbul Üniversitesi hem uluslararası 
bir kimlik kazandı hem de kendi yetiştirdiği akademisyenlerle kalıcı bir 
gelişim sürecine girdi.

Bu reformla birlikte, Türkiye’de üniversite eğitimi ilk kez uluslararası 
standartlara yakın bir nitelik kazandı. Üniversite, artık yalnızca bilgiyi 
aktaran değil, yeni bilgi üreten, sorgulayan, eleştiren ve toplumu dönüş-



72

türme gücüne sahip bireyler yetiştiren bir kurum olarak konumlandı.
Aynı zamanda bu reform, Türkiye'de bilimsel özgürlük, akademik liya-
kat ve araştırma kültürünün filizlenmesini sağladı. İstanbul Üniversitesi, 
kısa sürede Türkiye'nin bilimsel yaşamında merkezî bir konum kazandı. 
Buradan yetişen bilim insanları, hem ülke içinde önemli görevler üstlen-
diler hem de Cumhuriyet’in bilim politikalarına yön verdiler.

Sonuç
Osmanlı'dan devralınan Darülfünun, 1933 yılında kapatılarak İstanbul 
Üniversitesi’ne dönüştürüldü. Albert Malche raporu ışığında yapılan bu 
reform ile bilimsel yayın, öğretim dili, özerklik ve laboratuvar altyapısı 
güçlendirildi. Üniversiteler, Cumhuriyet devrimlerinin taşıyıcısı ve çağ-
daş düşüncenin üretim merkezi hâline getirildi.

4. Okullar Kenti: Ankara
4.1. Cumhuriyetin Yükseköğretim Hamleleri: Ankara  
Hukuk Mektebi ve Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi
Cumhuriyet’in kuruluşuyla birlikte eğitim alanında köklü reformlara 
girişen Türkiye, yeni bir toplum inşasının en temel araçlarından biri ola-
rak yükseköğretimi görmüştür. Cumhuriyet’in idealleri doğrultusunda 
şekillenen ilk yükseköğretim kurumları olan Ankara Hukuk Mektebi ile 
Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi, hem çağdaş bir toplum hedefinin somut 
ifadesi olmuş hem de Atatürk’ün bilim ve kültüre dayalı devlet anlayışı-
nın kurumsal karşılığı hâline gelmiştir.

Mustafa Kemal Atatürk, yalnızca Türkiye’nin siyasi değil aynı zaman-
da kültürel ve bilimsel merkezinin de Ankara olmasını arzuluyordu. Bu 
amaç doğrultusunda, Cumhuriyet’in ilk yıllarından itibaren başkentte 
birbiri ardına yükseköğretim kurumları açılmaya başladı:
• 1923: Harp Okulu (İstanbul'dan Ankara'ya taşındı)
• 1924: Musiki Muallim Mektebi
• 1925: Ankara Hukuk Mektebi
• 1927: Gazi Orta Öğretmen Okulu ve Eğitim Enstitüsü
• 1928: İsmet Paşa Kız Enstitüsü



73

• 1933: Yüksek Ziraat Enstitüsü
• 1934: Milli Musiki ve Temsil Akademisi
• 935: Siyasal Bilgiler Okulu (Mekteb-i Mülkiye’nin Ankara’ya taşın-

masıyla)
• 1935: Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi
• 1936: Devlet Konservatuvarı (Musiki Muallim Mektebi’nin dönüş-

türülmesiyle)
• 1946: Ankara Üniversitesi

Bu yükseköğretim kurumları sayesinde Ankara, yalnızca bir yönetim 
merkezi olmanın ötesine geçerek aynı zamanda bir bilim, kültür ve sanat 
şehri kimliği kazandı. Şehir, eğitim yoluyla sosyal dönüşümün ve kültürel 
kalkınmanın bir örneği hâline geldi.

Bu dönüşüm, dönemin gözlemcileri tarafından da dikkatle izlenmiş ve 
kayda geçirilmiştir. 1930’lu yıllarda Ankara’yı ziyaret eden Stephan Ro-
nart, “Bugünkü Türkiye” adlı eserinde başkentin eğitimle geçirdiği deği-
şimi şu sözlerle anlatır:

“Ankara yeni Türkiye’yi okulların okulu yapmıştır. Yeni okulu tepeden tır-
nağa kadar halka adamış, halka sunmuştur. (...) Bu okullar Türk genç-
liğini, özgür düşünen, demokrasiye tapan, cumhuriyetçi görevini tanıyan, 
Cumhuriyet bilincini taşıyan vatandaşlar olarak olgunlaştırıyor. (...) An-
kara yeni kuşağı işte böyle güdüyor. Yeni ve geniş bir temel üstünde düşün 
ve ruh varlığının yapısını kuruyor. Modern kültür, modern eğitim davasını 
başarıyor.”

Atatürk’ün sağlığında kurulmasını arzuladığı Ankara Üniversitesi ise 
onun vefatından sonra, 1946 yılında kuruldu. Ancak, Atatürk’ün eğitim 
vizyonu, bu üniversitenin temellerinin çok önceden atılmasını sağlamış-
tı. Özellikle Ankara Hukuk Mektebi ve Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi, 
onun kişisel olarak yakından ilgilendiği, bizzat yönlendirdiği kurumlar 
arasında yer almaktaydı. Bu fakülteler, yalnızca mesleki eğitim değil, aynı 
zamanda ulusal kimlik inşasının da akademik merkezleri olarak işlev 
görmüştür.



74

4.1.1. Ankara Hukuk Mektebi: Cumhuriyet Hukukunun 
Temel Taşı 
5 Kasım 1925 tarihinde Türki-
ye Büyük Millet Meclisi çatısı 
altında öğretime başlayan An-
kara Hukuk Mektebi, Cumhu-
riyet’in ilk yükseköğretim kuru-
mu olma sıfatıyla hem sembolik 
hem de kurumsal açıdan yeni 
rejimin hukuk temelini atmış-
tır. Bu kurum, sadece hukukçu-
lar değil; aynı zamanda Cumhuriyet’in çağdaş toplum yapısına öncülük 
edecek bilinçli bireyler yetiştirmek amacıyla kurulmuştur.

Atatürk’ün, Ankara Hukuk Mektebinin açılışında yaptığı konuşma, sa-
dece bu okulun kuruluş amacını değil, aynı zamanda Türk Devrimi’nin 
hukukla ilişkisini anlamak açısından da temel bir belgedir. Ona kulak 
verelim:

“Sanıyorum ki Ankara Hukuk Okulu ile Cumhuriyet hukukunu yalnız sö-
züyle ve görünüşüyle değil; bilinçli ve bilgisel niteliği, yeni yasaları ve yeni 
hukukçularıyla açıklayacak, savunacak ve uygulayacak bir davranışa baş-
vurmuş oluyoruz.

Cumhuriyet Türkiye’sinde eski yaşama kurallarının ve hukuk ilkelerinin 
yerini yeni ilkeler almıştır. Bu gerçeği artık kitaplarınız ve uygulanacak 
yasalarınız anlatacak, açıklayacaktır.

Türk ulusunun çağdaş uygarlığın özelliklerinden yararlanabilmesi için 
üç yüzyıldır harcadığı çabaların nasıl kaygı verici engellerle karşılaştığını 
düşünerek, bütün uyanıklığım ve üzüntümle söylüyorum: Ulusumuzu çö-
küntüye sürükleyen ve ileri düşünceler uğruna mücadele edenleri yıpratan 
en büyük engellerin başında, eldeki hukuk kurallarıyla bu zihniyeti destek-
leyenler gelmiştir.



75

35 Behçet Kemal Çağlar, Bugünün Diliyle Atatürk’ün Söylevleri, IQ Kültür Sanat Yayıncılık, İstanbul, 2011. 

Türkiye Büyük Millet Meclisi’nin kuruluş günlerinde, egemenliğin ulusta 
olduğunu belirten ilkeye karşı çıkanların başında, ün yapmış hukukçular 
vardı.

Bugün, hukuk alanında yepyeni yasalarla eski ilkeleri temelinden kazıma-
ya girişiyoruz. Yeni hukuk ilkeleriyle eğitilecek bir hukuk kuşağı yetiştir-
mek için bu okulu kuruyoruz.

Öğrenciler,
Yeni Türk toplumunun kurucusu ve kollayıcısı olmak amacıyla okumaya 
başlayan sizler, Cumhuriyet döneminin gerçek hukuk bilginleri olacaksı-
nız.

Bu büyük kuruluşun açılışında duyduğum mutluluğu hiçbir olayda duy-
madım.” 35

Ankara Hukuk Mektebi, Posta binasının boşaltılamaması nedeniyle ders-
lerine geçici olarak Türkiye Büyük Millet Meclisi binasında başlamış, bir 
ay kadar burada faaliyet göstermiştir. 1927 yılında Bakanlar Kurulu kara-
rıyla “Fakülte” adını almış, ilk mezunlarını ise 8 Temmuz 1932 tarihinde 
vermiştir. 1940 yılında Adalet Bakanlığından Milli Eğitim Bakanlığına 
bağlanan Fakülte, 18 Haziran 1946’da kurulan Ankara Üniversitesinin en 
kıdemli birimi olarak üniversite bünyesine katılmıştır.

1945 yılında doktora programına başlanmış; 1950 yılı itibarıyla fakülte kü-
tüphanesi, 24 bin ciltlik kitap koleksiyonuyla Türkiye’nin en büyük hukuk 
ihtisas kütüphanesi hâline gelmiştir.

Bugün Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi, 100 bini aşkın kitap barındı-
ran kütüphanesi ve geniş öğretim kadrosu ile yalnızca hukukçular yetiştir-
mekle kalmamakta; aynı zamanda Türkiye'deki diğer hukuk fakültelerine 
öğretim üyesi sağlamaktadır. Kuruluşundan bu yana sürdürdüğü “devrim 
kazanımlarını koruma” görevini de kararlılıkla devam ettirmektedir.



76

4.1.2. Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi: Kültürel Kimliğin 
Bilimsel İnşası
Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi’nin (DTCF) kuruluş süreci, Atatürk’ün 
tarihsel ve kültürel bir bilinç inşa etme çabasının önemli bir parçasıdır. 
11 Mart 1935 gecesi Atatürk, Çankaya sofrasında Millî Eğitim Bakanı 
Abidin Özmen’e şu sözlerle talimat verir: “Not de�erinizi çıkartınız ve 
söyleyeceklerimi lütfen yazınız.” Bu, DTCF’nin resmî kuruluş sürecinin 
başlangıcıdır ancak fikirsel temelleri çok daha öncesine dayanmaktadır.
Afet İnan’ın aktardığına göre Atatürk, bir edebiyat fakültesi yerine doğ-
rudan tarih ve coğrafya alanlarını vurgulayan bir fakülte kurulmasını 
istemiştir. Bu tercih, Atatürk’ün tarih ve coğrafyanın birbirinden ayrıl-
madan, bilimsel bir yöntemle ele alınmasına verdiği önemi gösterir. Fa-
külteye “Dil” adının eklenmesi de Atatürk’ün dilin tarihsel kökenlerine 
duyduğu özel ilginin sonucudur. Hititçe, Sümerce, Etrüskçe gibi dillerin 
Türkçeyle olası ilişkileri araştırılmalı, Türkçenin tarihî izleri Asya’dan 
Avrupa’ya dek sürülmeliydi.
O geceyi bizzat yaşayanlardan biri olan Afet İnan, anılarında bu önemli 
ânı şöyle anlatır:

“1935 yılının 11 Martının karlı gecesinde, Çankaya' da Atatürk' ün so�a-
sından erken saatlerde kalkılmış, yandaki aynalı salonda bir grup hâlinde 
konuşuluyordu. Millî Eğitim Bakanı Abidin Özmen'e Atatürk birdenbire 
şu emri verdi: ‘Not de�erinizi çıkartınız ve söyleyeceklerimi lütfen yazınız.’
Bu yazdırılan notlar, Ankara’ da bir Tarih ve Coğrafya Fakültesi kurulma-
sı için Millî Eğitim Bakanlığı’nca yürütülecek hazırlıklara ilişkindi. Konu 
daha önce çevresinde konuşulmuş olsa da o gece Atatürk kararını kesin ola-
rak vermişti.”

4.1.2.1. Fakültenin İsmi: Bir Bilimsel Programın  
Göstergesi
Atatürk, bu fakültenin yalnızca Türk kültürünü araştıran bir kurum ol-
masını değil aynı zamanda ulusal dil ve tarih anlayışıyla donanmış öğret-
menler yetiştirmesini istemiştir. 1935 tarihli kuruluş kanununda fakülte-
nin amaçları şöyle belirtilmiştir:



77

• Türk kültürünü bilimsel yöntemlerle inceleyecek bir araştırma kuru-
mu oluşturmak,

• Öğretim kurumlarına, ulusal dil ve tarih anlayışına sahip öğretmen-
ler yetiştirmek.

Fakülteye “Dil ve Tarih-Coğrafya” adını bizzat Atatürk verdi. Afet İnan 
bu tercihi şöyle açıklar:

“Atatürk coğrafya ile tarihin sıkı iş birliğine daima işaret ederdi. Özellikle 
bu iki bilimin birlikte ele alınmasını, harita rehberliği olmadan tarihin 
anlaşılamayacağını savunurdu. Bu nedenle, fakülte kurulurken adı ‘Ta-
rih-Coğrafya’ olarak belirlenmişti. Türk Tarih Kurumu’nun ilk yılında bir 
Tarih Atlası bastırması da bu anlayışın ürünüdür.”

4.1.2.2. Programın Bilimsel Vizyonu
Fakülte programı hazırlanırken Atatürk doğrudan müdahil olmuş, özel-
likle coğrafya eğitiminin sınıf ortamı yerine arazide yapılması gerektiğini 
vurgulamıştır. Bu görüşlerini, fakültenin ilk dekanı Prof. Mustafa Gö-
ker’e not ettirir. Bu notlarda “yeni yöntemlere dayalı bir Türkiye Coğraf-
yası yazılması” gereğinden bahsedilir. Hatta Atatürk, tıpkı Türk Tarih 
Kurumu gibi bir “Coğrafya Kurumu” kurulmasını da gündeme getirir.

Yabancı dil öğretimi ise fakültenin kuruluş amaçları arasında ayrı bir 
yer tutar. Atatürk, yalnızca dil öğrenilmesini değil, bu dillerin bilimsel 
yönüyle, filolojisiyle, edebiyatıyla birlikte ele alınmasını ister. O’na göre: 
“Uluslararası kültür dillerini yalnızca konuşmak değil, bilimsel düzeyde 
kavramak zorunludur.”

Sonuç: Bilimle Kurulan Bir Cumhuriyet
Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi’nin kuruluşuyla Atatürk, Ankara’da yal-
nızca bir yükseköğretim kurumu değil aynı zamanda hümanist bir bilim 
merkezi kurmayı amaçlamıştı. Fakülte, enstitüleri, öğretim üyeleri, öğ-
rencileri ve zengin kütüphanesiyle bu amaca uygun biçimde yapılandırıl-
mıştı.



78

Ankara Hukuk Mektebi ve Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi, Cumhuri-
yet’in yalnızca siyasi değil aynı zamanda zihinsel ve kültürel bir devrim 
olduğunun en güçlü göstergelerindendir. Her iki kurum da yalnızca eği-
tim vermekle kalmamış, aynı zamanda yeni bir ulusun inşasında temel 
rol üstlenmiştir. Atatürk’ün yükseköğretimi bir kültür ve bilim projesi 
olarak görmesi sayesinde, Türkiye yalnızca hukukla değil, aynı zamanda 
tarih, dil ve kültürle de kendini yeniden tanımlamayı başarmıştır.

5. Türkiye’nin Dört Bir Yanına Üniversite
Atatürk, “Eğitim Reformu” çerçevesinde Türkiye’yi üç büyük kültür böl-
gesine ayırmıştı:
1. Batı Bölgesi
2. Merkez Bölgesi
3. Doğu Bölgesi

Bu reform kapsamında, Batı’da İstanbul Üniversitesi, Merkez’de Ankara 
Üniversitesi ve Doğu’da ise Van Üniversitesinin kurulması hede�enmiş-
ti. Van’ın da tıpkı Ankara gibi bir “üniversite ve okullar kenti” olması, 
böylece doğuda da bir kültür başkentinin oluşması amaçlanıyordu.

Atatürk’ün manevi kızı Afet İnan, “Atatürk’ten Hatıralar ve Belgeler” 
adlı eserinde, onun Doğu’da bir üniversite kurma fikrini şöyle aktarır:

“Atatürk’ ün Doğu Üniversitesi hakkındaki esas düşünceleri iki noktada 
özetlenebilir:
Doğu bölgelerine, batı ve orta bölgelerdeki kültürel olanakların sağlanma-
sı. Böylece dil, kültür ve ülkü birliğini geliştirerek bilim ışığını çevreye yaya-
cak bir üniversite çevresi yaratmak.

Komşu kavimlerin de kolaylıkla ilgi gösterebileceği bir Türk bilim kurumu 
oluşturmak. Atatürk, kültürel yakınlaşmanın siyasi anlaşmalardan daha 
kalıcı olduğuna inanırdı. Ulusların anlaşabilmesi, ancak kültür yakınlı-
ğıyla mümkündür.”



79

Atatürk’ün Genel Sekreteri Hasan Rıza Soyak da “Atatürk’ten Hatıra-
lar” adlı kitabında bu düşünceleri şu ifadelerle destekler:

“Atatürk, Van’ da kurulmasını önerdiği ‘Modern Kültür Merkezi’ne büyük 
önem veriyordu. Van sahillerini tercih etmesinin başlıca nedenleri, coğrafi 
uygunluk, ılıman iklim, verimli topraklar ve Van Gölü’nün küçük bir de-
niz gibi ulaşım imkânı sunmasıydı.

Üniversiteyle birlikte yatılı ilk ve ortaokullar, lise, öğretmen okulu, ziraat 
ve sanat okulları da kurulacaktı. Ayrıca bölgede güzel sanatlar akademileri 
ve yüksekokullar açılması planlanmıştı.

Konforlu yerleşim alanları, kütüphaneler, çarşılar, sinema, tiyatro gibi sos-
yal alanlar da öngörülüyordu. Öğretim kadrosu, İstanbul’ dan ya da yurt-
dışında yetişmiş kişilerden sağlanacak, gerekirse yabancı uzmanlar getiri-
lecekti.”

Ancak Atatürk’ün vefatı sonrası, projeyi bilen ve onaylayan yöneticilerin 
bu planı hayata geçirmekte isteksiz davrandıkları görüldü.

5.1. Projenin Uygulamaya Geçiş Süreci
Atatürk’ün 1937 sonlarında verdiği talimat doğrultusunda, “Doğu Üni-
versitesi” projesi uygulama aşamasına geçti. 1938 başlarında Maarif Vekili 
Sa�et Arıkan başkanlığında bir hazırlık komisyonu kuruldu. Komisyon-
da dönemin önemli eğitim ve kültür insanları yer aldı: Cevat Dursunoğ-
lu, İsmail Hakkı Tonguç, Arif Hikmet Holtay, Nihat Adil Erkmen ve 
Abidin Özmen gibi isimler, 30 Haziran 1938’de doğu illerini kapsayan 
bir inceleme gezisine çıktı. 6–11 Temmuz 1938’de Van’da yapılan detaylı 
araştırmalarda, Van Gölü civarında kampüs için uygun yerler belirlendi. 
Bu yerler arasında Atatürk’ün bizzat işaret ettiği Edremit civarındaki sa-
hil bölgesi öne çıktı.

Ancak aynı dönemde Erzurum’un da aday olarak gündeme gelmesiyle 
tartışmalar başladı. Erzurum Halkevi’nde konuşan 3. Umumi Müfettiş 



80

Tahsin Uzer, doğu üniversitesinin Erzurum’da kurulacağını ifade etti. 
Bu açıklama, kamuoyunda Van-Erzurum ikilemini doğurdu. Erzu-
rum’un ulaşım, eğitim altyapısı ve nüfus bakımından Van’a kıyasla daha 
avantajlı olduğu yönünde görüşler öne çıktı. Heyetin değerlendirmele-
rinde, Van’da yapı malzemesi, kalifiye iş gücü, öğretim üyesi ve öğrenci 
bulmakta zorluk yaşanacağına dair bulgular yer aldı.

Buna rağmen Atatürk, son iradesini net biçimde ortaya koydu. 1 Kasım 
1938’de TBMM’de yaptığı son konuşmasında, “Şark Üniversitesinin Van 
Gölü civarında kurulması hızla ve önemle devam etmektedir.” diyerek pro-
jeye olan bağlılığını bir kez daha vurguladı ve Erzurum tartışmalarına 
son noktayı koydu.

5.2. Karşılaşılan Zorluklar
Projenin hayata geçirilmesini engelleyen başlıca sorunlar şunlardı:
• Eğitim Altyapısının Zayı�ığı: 1938’de bölgedeki toplam ilkokul sa-

yısı 150 civarındaydı ve bunların yarısında düzenli eğitim yapılmı-
yordu. Lise düzeyinde eğitim veren tek kurum Erzurum Lisesi idi.

• İnsan Kaynağı Eksikliği: Lise mezunu gençlerin azlığı, üniversiteye 
öğrenci sağlanmasını zorlaştırıyordu.

• Altyapı Yetersizliği: İnşaat malzemesi, ulaşım yolları ve teknik ele-
man sıkıntısı büyük engeldi. Demir yolu hatları tamamlanmamış, 
kara ulaşımı ise yetersizdi.

• Güvenlik Sorunları: Bölgedeki isyanlar ve asayiş problemleri, yatı-
rımları tehdit eden faktörlerdi.

Heyet, bu sorunlar çözülmeden üniversitenin kurulmasının sürdürülebi-
lir olmayacağı kanaatine vardı. Raporda, önce bölgesel kalkınmaya yöne-
lik altyapı yatırımlarının yapılması gerektiği belirtildi.

5.3. Tarihsel Miras ve Sonuç
1938 sonuna gelindiğinde Van Üniversitesi için ciddi hazırlıklar yapıl-
mış, yer ve planlama büyük ölçüde tamamlanmıştı. Ancak Atatürk’ün 
vefatı, süreci sekteye uğrattı. Proje uygulama aşamasına geçemedi. Yine de 
bu fikir, sonraki kuşaklar için ilham kaynağı oldu. 1957’de Erzurum’da 



81

kurulan Atatürk Üniversitesi, bu vizyonun devamı olarak kabul edilir.

1982’de Van Gölü kıyısında kurulan Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi 
(YYÜ) ise halk arasında “Atatürk’ün hayalinin geç de olsa gerçekleşme-
si” olarak yorumlandı. Üniversitenin ismindeki “Yüzüncü Yıl” ifadesi de 
Atatürk’ün doğumunun 100. Yılı’na ithafen verilmiş, bu sayede üniversi-
te sembolik olarak Atatürk’e ithaf edilmiştir.

Bugün Diyarbakır’daki Dicle Üniversitesi ve Bitlis Eren Üniversitesi gibi 
kurumlar da bu idealin farklı illerdeki yansımaları olarak görülebilir. 
Atatürk’ün Van ve Diyarbakır projeleri, erken Cumhuriyet’in eğitim ve 
kalkınma hede�erinin somut göstergeleri arasında yer alır. Her ne kadar 
bu projeler onun sağlığında gerçekleşememişse de sonraki yıllarda atılan 
adımlar Atatürk’ün bu vizyonunun izlerini taşımaktadır.

Bu yönüyle, doğu üniversitesi projeleri, günümüz Türkiye’sinde eğitimin 
ülke geneline yayılması ve bölgesel eşitsizliklerin giderilmesi hede�erine 
ışık tutan tarihsel bir rehber niteliğindedir.

MİLLETİN DİLİNDEN ULUSUN KALBİNE:
ATATÜRK VE EDEBİYAT

Şiirin ahenginde, hikâyenin derinliğinde,  
tarihin izinde bir yolculuk.

Mustafa Kemal Atatürk, yalnızca bir asker ve devlet adamı değil; aynı 
zamanda fikir ve kültür hayatını dönüştürme hedefini taşıyan bir ön-



82

derdi. Cumhuriyet’in ilanı ile birlikte yalnızca siyasal bir rejim değişik-
liğini değil, toplumsal, kültürel ve düşünsel bir dönüşümü hede�iyordu. 
Bu dönüşüm sürecinde edebiyat, yeni bir ulusal kimliğin kurulmasında 
merkezî bir işlev üstlendi. Atatürk, edebiyatı yalnızca bir estetik faaliyet 
olarak değil; halkı bilinçlendirme, tarih bilinci oluşturma ve dil birliğini 
sağlama amacıyla da değerli buluyordu.

Atatürk'ün edebiyatla ilişkisi çoğu zaman göz ardı edilse de onun okuma 
alışkanlıkları, yazarlara verdiği değer, dil devrimiyle birlikte edebî dilin 
sadeleşmesi için gösterdiği çaba ve Nutuk gibi metinlerde kullandığı an-
latım teknikleri; Mustafa Kemal’i modern Türkiye’nin edebi paradigma-
sında da önemli bir yere koymaktadır. Bu bölüm, Atatürk’ün edebiyatla 
olan çok yönlü ilişkisini tarihsel bağlam içinde ele almayı; O’nun edebî 
üretime ve kurumlara olan etkisini değerlendirmeyi amaçlıyor.

Bu çalışma, bir yandan Atatürk’ün bireysel edebî ilgilerini incelerken, 
diğer yandan onun edebiyatı toplumsal bir inşa aracı olarak nasıl konum-
landırdığını analiz ediyor. Bu kapsamda hem birincil kaynaklara (Nu-
tuk, söylevler, el yazmaları) hem de ikincil kaynaklara (araştırma kitapla-
rı, akademik makaleler, çağdaş yazarların değerlendirmeleri) başvuruldu. 
Atatürk’ün edebiyata yaklaşımı, Onun düşünce dünyasının temel taşla-
rından biri olarak değerlendirilmelidir.

1. Atatürk’ün Edebî Zevki ve Okuma Kültürü
Mustafa Kemal Atatürk’ün entelektüel yönü, onun askerî ve siyasi kim-
liğinden ayrı düşünülemez. Onun edebiyatla kurduğu ilişki, yalnızca dö-
nemsel bir ilgi değil, süreklilik arz eden bir düşünsel uğraştır.36 Okuma 
tutkusu, gençlik yıllarından itibaren dikkat çeker. Manastır Askerî İda-
disinde Namık Kemal ve Tevfik Fikret gibi yazarları okuyarak başlayan 
bu ilgi, Cumhuriyet döneminde hem yönetsel hem de kültürel politikala-
rına yansıyan bir düşünce sistemine dönüşmüştür. 37

36 Sadık Kemal Tural, “Atatürk ve Edebiyat”, Türk Dili, Sayı 600,2001.
37 Zeki Parlak, Atatürk’ün Entelektüel Portresi, Ötüken Yayınları, İstanbul, 2008.



83

1.1. Edebî Zevkinin Şekillendiği Kaynaklar
Atatürk’ün edebî zevki hem klasik hem de modern edebiyatın izlerini ta-
şır. Namık Kemal, Ziya Paşa, Mehmet Emin Yurdakul ve Tevfik Fikret 
gibi Tanzimat ve Servet-i Fünun döneminin yazarlarına duyduğu hayran-
lık, genç yaşlarından itibaren belgelenmiştir.38 Özellikle Namık Kemal’in 
özgürlük ve vatan temalı şiirleri O’nun düşünce dünyasında derin izler bı-
rakmıştır.39 Tevfik Fikret’in bireyci ve laik çizgisi de Atatürk’ün ilerleyen 
yıllarda savunduğu değerlere denk düşer.40 

1.2. Kitap Koleksiyonu ve Notları
Ankara’da Çankaya Köşkü’nde ve İstanbul’daki Florya Köşkü’nde yer 
alan kütüphanelerinde Atatürk’ün 4.000’den fazla kitaplık bir koleksiyo-
nu olduğu bilinmektedir.41 Bu kitapların çoğunda onun el yazısıyla alın-
mış notlar, çizimler ve yorumlar bulunur. Örneğin, Fransız filozo�arının 
eserlerinde ya da Türk tarihine dair kitaplarda sıkça yer alan “dikkat”, 
“önemli” gibi notlar, Atatürk’ün yalnızca okur değil, eleştirel bir entelek-
tüel olduğunu da gösterir. 42 
Atatürk’ün notlar aldığı bazı eserler şunlardır:

• Voltaire – Felsefe Sözlüğü
• Jean-Jacques Rousseau – Toplum Sözleşmesi
• Ziya Gökalp – Türkçülüğün Esasları
• Mehmet Emin Yurdakul – Türk Sazı
• Namık Kemal – Vatan Yahut Silistre 43

1.3. Dönem Yazarlarıyla İlişkileri
Atatürk, dönemin önemli edebiyatçılarıyla doğrudan ilişki kurmuş, onla-
ra değer vermiştir.44 Özellikle Yakup Kadri Karaosmanoğlu, Falih Rı�ı 
Atay, Ruşen Eşref Ünaydın, Halide Edip Adıvar gibi isimler hem yazar-

38 Ahmet Bican Ercilasun, Atatürk’ün Dil ve Edebiyat Anlayışı, Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları,2007.
39 İlber Ortaylı, Cumhuriyet ve Modernleşme, İstanbul: Timaş Yayınları, 2009.
40 Mehmet Kaplan, Türk Edebiyatı Üzerine Araştırmalar 3, İstanbul: Dergâh Yayınları, 1982.
41 Metin Sözen, Atatürk ve Kitap, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2000.
42Atatürk Araştırma Merkezi, Atatürk’ün Okuduğu Kitaplar ve Notları, AAM Yayınları, Ankara,2007.
43Oral Sander, Türkiye’nin Dış Politikası, İmge Kitabevi, Ankara,1998.
44 Ahmet İnsel, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 2: Kemalizm, İletişim Yayınları, İstanbul, 2002.



84

lıkları hem de bürokratik görevleriyle Cumhuriyet kültürünün inşasında 
etkin olmuşlardır. 45 

Bu yazarlarla yaptığı sohbetlerde, kimi zaman edebî üretimi yönlendir-
miş, kimi zaman yazdıkları metinlere doğrudan müdahale etmiştir. Falih 
Rı�ı Atay’ın Çankaya adlı eserinde belirttiği üzere, Atatürk, bazı konuş-
malarını yapmadan önce onları yazarlara okutmuş, özellikle dil ve etki 
bakımından tavsiyeler istemiştir.46 Bu da onun edebiyata yalnızca okur 
olarak değil, bir “dil işçisi” olarak da yaklaştığını gösterir.

1.4. Şiir ve Hitabet Zevki
Atatürk’ün hitabetinde edebiyatın, özellikle de şiirin izleri açıkça görü-
lür.47 Anlatımındaki akıcılık, sözcük seçimi ve ritim, yalnızca bir liderin 
değil, aynı zamanda şiiri içselleştirmiş bir bireyin göstergesidir. Genç-
liğinde bazı şiir denemeleri olduğu da bilinmektedir; ancak bunlar ya-
yımlanmış değildir.48 Yine de Nutuk’taki söylem biçimi, kimi zaman bir 
roman kurgusunu, kimi zaman da şiirsel bir anlatımı andırır. 49

2. Edebiyat ve Millet İnşası
Mustafa Kemal Atatürk’ün edebiyata yaklaşımı, bireysel bir beğeni dü-
zeyinden çok daha öteye uzanır. O, edebiyatı toplumun ortak belleğini 
oluşturan ve milleti “inşa eden” bir araç olarak değerlendiriyordu.50

Cumhuriyet’in ilk yıllarında yapılan reformlar sadece siyasal değil; aynı 
zamanda kültürel ve zihinsel bir dönüşümü hede�iyordu.51 Bu bağlam-
da edebiyat hem tarih bilincini kuvvetlendirmek hem de yeni bir ulusal 
kimliği dil yoluyla oluşturmak için önemli bir işleve sahipti. 52

45 Yakup Kadri Karaosmanoğlu, Gençlik ve Edebiyat Hatıraları, İnkılap Yayınevi, İstanbul, 1946.
46 Falih Rı�ı Atay, Çankaya, Bateş Yayınları, İstanbul, 1952.
47 Taha Gündüz, “Atatürk’ün Söylevlerinde Edebi Anlatım”, Toplumsal Tarih, sayı 98, 2001.
48 Bilal Şimşir, Atatürk’ün Özel Mektupları, Bilgi Yayınevi, Ankara, 2006.
49 Tarık Cemal Andı, “Nutuk’un Edebi Yönü”, Türk Yurdu, c. 17, s. 198., 1997.
50 Zeki Parlak, Atatürk’ün Entelektüel Portresi, Ötüken Yayınları, İstanbul, 2008.
51 Feroz Ahmad, Modern Türkiye'nin Oluşumu, Kaynak Yayınları, İstanbul, 1993.
52 Pertev Naili Boratav, 100 Soruda Türk Halk Edebiyatı, Gerçek Yayınevi, İstanbul,2000.



85

2.1. Tarih ve Kimlik İnşasında Edebiyatın Rolü
Atatürk, tarih ve edebiyatı birbirinden kopuk değil, bir bütünün parçaları 
olarak görüyordu.53 Ona göre tarih yazımı, sadece geçmişin belgelenmesi de-
ğil; aynı zamanda milletin kimliğini ve değerlerini belirleme süreciydi. Bu 
nedenle, edebiyatın işlevi yalnızca bireysel duyguların dile getirilmesi değil, 
aynı zamanda ulusal belleğin inşasıdır.54

Bu anlayışla desteklenen Türk Tarih Tezi ve Güneş Dil Teorisi, edebiyatın 
tarih ve dil ile birlikte halk nezdinde güçlü bir millî aidiyet duygusu oluş-
turmasının yollarını açtı.55 Halk hikâyeleri, destanlar, masallar ve efsaneler 
bu dönemde değer kazandı; millî edebiyat akımı bu doğrultuda yeniden yo-
rumlandı.56

Atatürk’ün edebiyata yönelik temel hede�erinden biri de “halka halk di-
liyle ulaşmaktı.” 57 Osmanlı Dönemi'nin ağdalı ve Arapça-Farsça terimlerle 
dolu sanatlı edebî dili yerine, sadeleştirilmiş ve anlaşılır bir Türkçenin kul-
lanılmasını teşvik etti. Bu amaç doğrultusunda yazılan edebî eserlerin halka 
ulaşması, aynı zamanda reformların ve modernleşmenin de yaygınlaşmasını 
sağladı. 58 

1930’lu yıllarda yaygınlaşan halkçı edebiyat anlayışı, sadece başkent merkez-
li elit kesimin değil, Anadolu insanının da sesini duyurmayı hede�edi.59 Bu 
bağlamda halk edebiyatı unsurlarına yöneliş, folklorun bir değer olarak 
kabulü ve yerli moti�erin romana, öyküye ve şiire taşınması önem kazan-
dı.60

2.3. Edebiyat ve Yurttaşlık Bilinci
Atatürk, edebiyatı bir nevi yurttaşlık eğitimi aracı olarak da değerlendiri-
yordu.61 Cumhuriyet’in ilk yıllarında kaleme alınan pek çok edebî metin-

53 Atatürk Araştırma Merkezi, Atatürk ve Tarih Yazımı, AAM Yayınları, Ankara, 2007.
54 Tanilli, Server (2002). Yüzyılların Gerçeği ve Mirası, İstanbul: Cumhuriyet Kitapları.
55 Lewis, Bernard (1999). Modern Türkiye’nin Doğuşu, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları.
56 Ergin, Murat (2017). Islami Aydınlanma ve Türk Kimliğinin İnşası, İstanbul: İletişim Yayınları.  
57 Ahmet Bican Ercilasun, Atatürk’ün Dil ve Edebiyat Anlayışı, TDK Yayınları, Ankara, 2007.
58 TDK, Dil Kurultayları Tutanakları, Türk Dil Kurumu, Ankara, 1936.
59 İlyas Çetişli, “Cumhuriyet Dönemi Türk Edebiyatında Halkçılık”, Türkbilig, Sayı 27, 2014.
60 Fevziye Abdullah Tansel, Halk Hikâyeleri ve Edebiyatımızdaki Yeri, Kültür Bakanlığı, Ankara, 1976.
61 Gündüz, Taha (2001). “Atatürk’ün Söylevlerinde Yurttaşlık Bilinci”, Toplumsal Tarih, sayı 102.



86

de; yurt sevgisi, özgürlük, çağdaşlaşma, kadın hakları ve eğitim gibi kav-
ramların işlendiği görülür. Bu eserlerin büyük kısmı, sadece edebî birer 
ürün değil, aynı zamanda birer toplumsal manifesto işlevi görmüştür.62

Özellikle Yakup Kadri Karaosmanoğlu’nun Yaban (1932) adlı romanı, 
yeni rejimin halkla olan ilişkisini sorgulayan ve rejimin halkla bağ kurma 
çabasını yansıtan önemli bir edebî örnek olarak öne çıkar. 63 Atatürk, bu 
tür eserleri dikkatle izlemiş, dönemin yazın dünyasını sadece kültürel de-
ğil, siyasal bir bağlamda da değerlendirmiştir. 64 

2.4. Edebiyat Yoluyla Değer Aktarımı
Atatürk döneminde yazılan şiirlerde ve romanlarda sıklıkla rastlanan de-
ğer temaları: bağımsızlık, laiklik, çağdaşlık ve eğitimdir.65 Bu değerlerin 
halk arasında benimsenmesi için edebiyatçılardan bir tür “yeni dönem 
ozanlığı” beklenmiştir. Mehmet Emin Yurdakul’un “Ben bir Türküm, 
dinim cinsim uludur” dizesiyle başlayan şiirleri bu anlayışa örnektir.66 Bu 
tür metinler, halkta yeni bir bilinç yaratma işlevi görmüştür.67

3. Dil Devrimi ve Türk Dil Kurumu
Mustafa Kemal Atatürk’ün kültürel reformları arasında en köklü ve et-
kili olanlardan biri, şüphesiz Dil Devrimi'ydi. Atatürk, dili yalnızca bir 
iletişim aracı olarak değil; aynı zamanda bir ulusal kimliğin temel taşı, 
bir kültür taşıyıcısı ve düşüncenin biçimlendiricisi olarak görüyordu. 
Bu bağlamda, Osmanlı’nın saraya ve aydın zümreye özgü ağır ve yabancı 
kelimelerle dolu yazı dili yerine, halkın konuştuğu ve anladığı yalın bir 
Türkçenin inşası hede�endi. 68

3.1. Dilin Millîleştirilmesi
Atatürk’e göre Türk milletinin bağımsızlığı sadece siyasi sınırlarla de-
ğil, düşünsel ve kültürel alanlardaki egemenlikle de mümkündü. Dü-
62 Uçman, Abdullah (1998). Cumhuriyet Döneminde Edebiyat ve Toplum, İstanbul: Dergâh Yayınları.
63 Karaosmanoğlu, Yakup Kadri (1932). Yaban, İstanbul: İletişim Yayınları (günümüz baskısı).
64 MAtay, Falih Rı�ı (1952). Çankaya, İstanbul: Bateş Yayınları.
65 Kaplan, Mehmet (1982). Cumhuriyet Devri Türk Şiiri, İstanbul: Dergâh Yayınları.
66 Yurdakul, Mehmet Emin (1914). Ey Türk Uyan, İstanbul: Matbaa-i Amire.
67 Taner, Re�k (2005). “Cumhuriyet Döneminde Edebiyat ve Toplum”, Millî Folklor, Sayı 65.
68 Geo�rey Lewis, �e Turkish Language Reform: A Catastrophic Success: Oxford University Press, Oxford, 1999.



87

şüncenin gelişmesi için dilin sade, mantıklı ve halk tarafından an-
laşılır olması gerekiyordu.69 Bu anlayış doğrultusunda 1928’de Harf 
Devrimi gerçekleştirildi. Latin alfabesine geçiş, okuryazarlık oranını 
artırma ve eğitimde birlik sağlama açısından devrim niteliğindeydi. 
 
Ancak Atatürk, sadece alfabe değişikliğiyle yetinmedi; dilin söz varlığına 
da müdahale etti. Yüzlerce yılda oluşmuş Arapça ve Farsça kökenli söz-
cüklerden arındırılmış bir Türkçe hede�edi.
3.2. Türk Dil Kurumunun Kuruluşu
Bu süreci kurumsallaştırmak amacıyla 12 Temmuz 1932’de Türk Dili 
Tetkik Cemiyeti, yani bugünkü adıyla Türk Dil Kurumu (TDK) kurul-
du.70 

Kurumun temel amacı, Türkçeyi incelemek, zenginleştirmek ve yabancı 
etkilerden arındırmaktı. Kurucuları arasında Sâmih Rifat, Ruşen Eşref 
Ünaydın, Celâl Sahir Erozan ve Yusuf Ziya Ortaç gibi edebiyat ve basın 
dünyasının tanınmış isimleri yer alıyordu.

Atatürk, kurumun çalışmalarıyla bizzat ilgileniyor, toplantılara katılıyor, 
dil üzerine yazılan raporları inceliyor, bazı durumlarda doğrudan sözcük 
önerilerinde bulunuyordu. Örneğin, “uygar” kelimesi Atatürk’ün önerdi-
ği sözcüklerden biridir. 71

3.3. Dilin Sadeleşmesi ve Edebiyat
Dil devriminin en çok etkilediği alanlardan biri edebiyat oldu. Artık ya-
zar ve şairlerden halkın anlayabileceği bir Türkçe ile yazmaları bekleni-
yordu. Bu dönemde yazılan roman, öykü ve şiirlerde daha yalın, daha kısa 
cümle yapıları ve Türkçeleştirilmiş sözcükler ön plana çıktı.

Yalnızca çağdaş yazarlar değil; geçmişin klasik metinleri de sadeleştirildi. 
Örneğin, Dede Korkut Hikâyeleri, Evliya Çelebi Seyahatnamesi, Namık 
Kemal’in eserleri sadeleştirilerek yeniden yayımlandı.72 Böylece tarihsel 
69 Tahsin Banguoğlu, Dil Bahisleri, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 1974.
70 TDK. “Tarihçe.” https://www.tdk.gov.tr
71 Tuncer Gündüz, Atatürk ve Türk Dili, Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları, Ankara, 2004.
72 Aksan, Doğan. Her Yönüyle Dil: Ana Çizgileriyle Dilbilim. Ankara: TDK Yayınları, 1990.



88

ve kültürel mirasın da yeni kuşaklara aktarılması sağlanmış oldu.

3.4. Dil Devriminin Edebî Düşünceye Etkisi
Dil devrimi, aynı zamanda bir düşünce devrimi idi. Dili sadeleştirmek 
yalnızca biçimsel değil; anlam bakımından da halkla bağ kurmanın yo-
luydu. Bu yönüyle Atatürk, edebiyatın ve dilin modernleşmesini birbi-
rinden ayrı düşünmedi. Hatta 1934’te söylediği şu söz, bu yaklaşımın en 
açık ifadesidir:

“Millî bilincin gelişmesi, millî dilin gelişmesiyle mümkündür. Dili olma-
yan bir millet, artık millet değildir.”73

Bu anlayış doğrultusunda, edebiyatçılara yalnızca estetik değil, aynı za-
manda ideolojik bir görev de yüklendi. Onlardan yeni Türkiye’nin ruhu-
nu, ideallerini ve kimliğini sade, etkileyici ve anlaşılır bir biçimde halka 
aktarmaları istendi.

4. Atatürk Döneminde Edebiyat Politikaları
Cumhuriyet’in kuruluşuyla birlikte yeni devlet, yalnızca siyasal değil, 
aynı zamanda kültürel bir devrim hede�emişti. Bu hedef doğrultusunda 
Atatürk döneminde edebiyat, merkezî bir toplumsal ve ideolojik araç ola-
rak konumlandırıldı. Atatürk, edebiyatın yalnızca bireysel duygu ve dü-
şüncelerin ifadesi olmadığını; aynı zamanda toplumun bilinçlenmesinde, 
değerlerinin şekillendirilmesinde ve yeni bir ulusal kimliğin kurulmasın-
da etkili olduğunu düşünüyordu.74 Bu nedenle edebiyat, Atatürk döne-
minde çeşitli yollarla devlet politikalarının da doğrudan konusu hâline 
geldi.

4.1. Kültürel Kurumlar ve Devlet Desteği
Atatürk’ün öncülüğünde kurulan kurumlar, edebiyat üretimini destek-
leyen yapılar hâline geldi. Özellikle:
• Türk Dil Kurumu (1932) 
• Türk Tarih Kurumu (1931)
 
73 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri, Cilt II, Türk İnkilap Tarihi Enstitüsü Yayınları, 1959.
74 Gündüz, Tuncer. Atatürk ve Türk Dili. Ankara: Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları, 2004.



89

Bu kurumlar sadece bilimsel araştırmalar yapmakla kalmamış, aynı za-
manda edebiyatçılara konu, yöntem ve dil açısından yön göstermiştir; 
aynı zamanda yayınladıkları kitaplar, hazırladıkları raporlar ve düzenle-
dikleri toplantılar aracılığıyla, yazar ve şairlere tarihsel malzeme sağlamış, 
dil konusunda rehber olmuştur.75

Halkevleri (1932 sonrası) ise bu dönemde edebiyatın halka taşınmasında 
en etkili araçlardan biri oldu. Türkiye'nin dört bir yanına yayılan bu ku-
rumlar, tiyatro oyunları sahneledi, öykü ve şiir yarışmaları düzenledi, halk 
hikâyelerini topladı ve dergiler yayımladı.76 Edebiyat, bu sayede sadece 
merkezî değil, yerel bir inşa sürecinin de parçası hâline geldi.

4.2. Dönemin Dergileri ve Yayıncılığı
Atatürk döneminde devletin doğrudan ya da dolaylı desteğiyle yayımla-
nan birçok dergi ve gazete, edebiyatın şekillenmesinde önemli rol oynadı. 
Bu yayın organları yalnızca edebî eserlerin yayımlandığı yerler değil, aynı 
zamanda ideolojik tartışmaların, dil ve tarih politikalarının ele alındığı 
platformlardı. Öne çıkan bazı dergiler şunlardır:

• Ülkü (1933-1950): Halkevleri bünyesinde çıkarıldı, Atatürk ilke ve 
devrimlerini edebiyat aracılığıyla halka aktarmayı hede�edi.

• Varlık (1933-): Genç kuşak yazarları destekledi, çağdaş Türk edebi-
yatının şekillenmesinde önemli rol oynadı. Yayınını günümüzde de 
sürdürüyor.

• Yeni Adam (1934-1979): Kültür-sanat ve düşünce alanında  
Cumhuriyet ideolojisini savunan bir yayın organı olarak öne çıktı.77

Bu dergiler, genç yazar ve şairler için yalnızca birer yayın mecrası değil, 
aynı zamanda fikir üretim alanıydı. Devlet destekli yayıncılık, edebiyatı 
modernleşme projesiyle uyumlu hâle getirdi.

4.3. Eğitimin Edebiyata Yansıması
Atatürk döneminde eğitim sisteminde yapılan köklü değişiklikler edebi-
75 İlyas Çetişli, Atatürk ve Edebiyat, Akçağ Yayınları, Ankara 2006.
76 Orhan Koloğlu, Halkevleri ve Toplum, Cem Yayınevi, İstanbul, 1992.
77 Taha Parla, Türkiye’de Siyasal Kültürün Resmi Kaynakları. Cilt I, İletişim Yayınları, İstanbul, 1991.



90

yat anlayışını doğrudan etkiledi. Yeni öğretim programlarında Türk ta-
rihi, halk edebiyatı ve çağdaş edebiyat ön plana çıkarıldı. Özellikle ilk ve 
ortaöğretimde okutulan ders kitapları, sadeleştirilmiş dille yazılan edebî 
metinlerden oluşuyordu.78 Bu çerçevede, halk ozanları, meddahlar, masal 
anlatıcıları gibi sözlü kültür taşıyıcılarının ürünleri toplanarak yazıya ge-
çirildi. Böylece edebiyat, yalnızca seçkinlerin değil, halkın da üretimine 
açık bir alan hâline geldi.

4.4. Edebî Türlerde Dönüşüm
Bu dönemde roman, öykü ve şiir türleri özellikle desteklendi. Romanlar 
genellikle köy-kent ilişkisi, aydın-halk çatışması, kadın hakları ve eğitim 
gibi temalara odaklanırken; şiirde millî duygular, yurt sevgisi ve çağdaş-
laşma sıkça işlenen konular oldu.79 Tiyatro ise hem yazınsal hem de eğitsel 
işlevi nedeniyle Halkevleri tarafından teşvik edildi.

5. Nutuk’un Edebî Yönü
Mustafa Kemal Atatürk’ün 15-20 Ekim 1927 tarihleri arasında Cumhuri-
yet Halk Fırkası’nın 2. Kurultayı’nda okuduğu ve daha sonra kitap olarak 
yayımlanan Nutuk, yalnızca bir siyasal söylev değil, aynı zamanda bir ede-
bî anlatı özelliği taşır.80 Nutuk, Türk inkılap tarihini Atatürk’ün kendi 
kaleminden anlatması bakımından eşsizdir; fakat aynı zamanda kullan-
dığı dil, üslup, anlatım stratejileri ve tarih kurgusu yönüyle güçlü bir edebî 
yapıta da dönüşmüştür.81

5.1. Anlatım Biçimi ve Yapı
Nutuk’un anlatısı birinci ağızdan 
ve doğrudan halkı muhatap alan 
bir yapıdadır. Bu özellik, esere güç-
lü bir retorik (söylev) etkisi kazan-
78 Akyüz, Yahya. Türk Eğitim Tarihi. Ankara: Pegem Yayınları, 2021.
79 Ali. Uçan, “Cumhuriyet Dönemi Türk Edebiyatında Eğitici Sanat Anlayışı.”, Türk Kültürü İncelemeleri 
Dergisi, 2005.
80Kenan Akyüz, Batı Tesirinde Türk Şiiri Antolojisi, İnkılap Kitabevi, Ankara, 1995.
81 Parla, Jale (2009). Babalar ve Oğullar: Tanzimat Romanının Epistemolojik Temelleri, İstanbul: İletişim 
Yayınları.
82 Şerif Mardin (1989). Din ve İdeoloji, İstanbul: İletişim Yayınları.



91

dırır.82 Atatürk, olayları kronolojik bir düzlemde sunarken aynı zamanda 
okuyucuyu veya dinleyiciyi yönlendiren, ikna etmeye çalışan bir anlatıcı 
konumundadır.

Metin, giriş – gelişme – sonuç yapısıyla klasik bir anlatı düzenine sahiptir:
• Giriş bölümünde Osmanlı’nın son dönemi ve Mondros Mütarekesi ile 

başlayan çöküş süreci aktarılır.
• Gelişme bölümünde Millî Mücadele’nin sa�aları, direniş örgütlen-

meleri ve cepheler anlatılır.
• Sonuç bölümünde ise Cumhuriyet’in ilanı ve yeni rejimin ilkeleri 

açıklanır.83

Bu yapı, sadece tarihsel bir belgeleme değil, aynı zamanda dramatik bir 
yükseliş anlatısı kurar: Çöküşten zafere, esaretten bağımsızlığa…

5.2. Dil ve Üslup Özellikleri
Nutuk’ta kullanılan dil; dönemi itibarıyla oldukça anlaşılır, açık ve etki-
leyicidir.84 Osmanlıca deyimlere zaman zaman yer verilse de genel olarak 
Atatürk’ün tercih ettiği sade ve doğrudan anlatım dikkati çeker. Cümle-
ler çoğunlukla kısa, vurucu ve mantıksal bir zincir içindedir. Nutuk’un 
dili aynı zamanda:

• Hitabet dili (yüksek sesle okunmaya elverişli)
• Tutarlılık içeren tarih dili
• Milletin belleğine kazınacak söylem dilidir.85 

Özellikle "Samsun’a çıktım." cümlesiyle başlayan giriş, bir bireyin değil, 
bir ulusun kaderini değiştirecek bir yürüyüşün başlangıcı olarak sunulur. 
Bu açıdan Nutuk’un ilk satırları, epik anlatılarla kıyaslanabilecek kadar 
güçlüdür.86

5.3. Kahramanlık ve Epik Unsurlar
Nutuk, bireysel kahramanlık anlatısından çok bir kolektif mücadelenin 
83 Niyazi Berkes Yalçın, Türkiye’de Çağdaşlaşma, Bilgi Yayınevi, Ankara, 1973
84 Özön, Mustafa Nihat (1959). Atatürk ve Edebiyat, İstanbul: İstanbul Üniversitesi Yayınları.
85 Sadık Kemal Tural, “Nutuk’un Dili ve Üslubu Üzerine”, Türk Dili dergisi, cilt 58, sayı 673, 2002.
86 Ahmet Bican Ercilasun, Atatürk’ün Dil Politikası, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 2007.



92

anlatısıdır. Ancak Atatürk’ün rolü ve bakışı merkezde yer alır. Anlatının 
tümü, bir milletin uyanışı, direnişi ve yeniden doğuşu ekseninde ilerler. 

Bu bağlamda, Nutuk;
• Epik Anlatı
• Ulusal Destan
• Modern Siyasal Efsane gibi türsel niteliklere sahiptir.87 

Metin boyunca sıkça vurgulanan değerler; vatan sevgisi, özgürlük, birlik, 
kararlılık ve akılcılık gibi kavramlardır. Bu kavramlar, birer anlatı strate-
jisi olarak metnin kurgusunu pekiştirir.88

5.4. Edebî Etkisi ve Ardılları
Nutuk’un edebî gücü, sonraki kuşaklar üzerinde de etkili olmuştur. 
Özellikle:
• Kurtuluş Savaşı’nı konu alan roman ve tiyatro eserlerinde
• Millî Mücadele şiirlerinde
• Cumhuriyet’i anlatan anı ve söylev türlerinde

Nutuk’taki yapı, dil ve temaların izleri gözlemlenir. Nutuk’un bu etkisi 
sadece Cumhuriyet’in ilk yıllarına değil, sonraki tüm dönemlerdeki ede-
bî söylemlere de kaynaklık etmektedir.89

6. Atatürk’ün Okuduğu ve Önerdiği Edebiyat Eserleri
Mustafa Kemal Atatürk, yalnızca bir asker ve devlet adamı değil; aynı 
zamanda iyi bir okuyucu, düşünür ve edebiyat meraklısıydı. Kültürel bi-
rikimi çocukluk ve gençlik yıllarında şekillenmiş, ilerleyen yıllarda bu 
ilgi sistemli bir okuma alışkanlığına dönüşmüştü. Sadece bilimsel ya da 
tarihsel metinlerle değil, roman, şiir ve tiyatro gibi edebî türlerle de yakın-
dan ilgiliydi.90

87 Taha Gündüz, Siyasi Söylev Olarak Nutuk”, Toplumsal Tarih, sayı 97, 2001.
88 Mehmet Kaplan, Türk Edebiyatı Üzerine Araştırmalar 3, Dergâh Yayınları, İstanbul, 1982.
89 Şerafettin Turan, Atatürk’ün Düşünce Yapısı, Bilgi Yayınevi, Ankara, 1999.
90 Yahya.Akyüz, Türk Eğitim Tarihi, Pegem Akademi, Ankara, 2021.



93

6.1. Gençlik Döneminde Okuduğu Eserler
Mustafa Kemal’in gençlik yıllarından itibaren kitaplarla kurduğu güçlü 
bağ, onun düşünce yapısını büyük ölçüde şekillendirdi. Özellikle Manas-
tır Askerî İdadisi ve Harp Okulu yıllarında okuduğu bazı edebî eserler 
onun hem siyasi hem de estetik düşüncesini etkiledi. Bunlar arasında:

• Namık Kemal – Vatan Yahut Silistre: Vatan sevgisi, özgürlük ve halk 
iradesi gibi kavramların Atatürk üzerindeki etkisi büyüktür.91

• Mehmet Emin Yurdakul – Türkçe Şiirler: Millî şiir anlayışının ge-
lişmesinde etkili olmuştur. Atatürk, Yurdakul’u “benim şairim” di-
yerek anmıştır.92

• Jean-Jacques Rousseau – Toplum Sözleşmesi: Atatürk’ün siyasal dü-
şüncelerinin temel taşlarındandır ama aynı zamanda üslup ve ifade 
bakımından da onu etkilemiştir.93  

• 

6.2. Cumhuriyet Dönemi'nde Önerdiği Eserler ve Yazarlar
Atatürk, halkın bilinçlenmesi, tarih ve edebiyat sevgisinin gelişmesi için 
bazı eserlerin mutlaka okunması gerektiğine inanıyordu. Bu çerçevede 
önerdiği ya da önem verdiği bazı yazar ve eserler şunlardır:

• Ömer Seyfettin – Türkçülük akımının güçlü temsilcisi, sade dil anla-
yışıyla Atatürk’ün dil reformuna uygun bir örnektir.

• Ziya Gökalp – Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak adlı eseriyle 
fikir dünyasında önemli bir yer edinmiştir.94

• Yunus Emre ve Karacaoğlan – Atatürk, halk edebiyatı ürünlerine 
özel bir ilgi duymuş, bu tür eserlerin sade diliyle ulusal kimliğin şe-
killeneceğini düşünmüştür.95 

6.3. Batı Edebiyatından Etkilendiği Yazarlar
Atatürk yalnızca Türk edebiyatına değil, Batı klasiklerine de özel bir ilgi 
duyuyordu. Fransız edebiyatı bu açıdan öne çıkar:
91 Taha Parla, Namık Kemal ve İdeolojisi. İstanbul: İletişim Yayınları, 1994.
92  İlyas Çetişli, Atatürk ve Edebiyat. Ankara: Akçağ Yayınları, 2006.84 K
93 Bernard Lewis, Modern Türkiye'nin Doğuşu. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1998.
94 Taner Tuna, Ziya Gökalp ve Türkçülük, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2007.
95 Sadık Kemal Tural, Yunus Emre'den Günümüze Türk Halk Şiiri, Ankara: Atatürk Kültür Merkezi, 2003.



94

• Voltaire - Aydınlanma düşüncesiyle onu etkilemiştir.
• Victor Hugo - Sefiller romanını çok beğendiği, özellikle Jean Valjean 

karakterine ilgi duyduğu bilinmektedir.96 
• Molière - Cimri, Tartu�e gibi eserler, Atatürk’ün okuduğu tiyatro 

yapıtları arasında yer alır.97 

Bu eserler yalnızca Atatürk’ün bireysel beğenilerini yansıtmakla kalma-
mış, aynı zamanda halkın da okuyabileceği eserler olarak eğitim sistemi-
ne ve kütüphanelere girmesi sağlanmıştır.

6.4. Atatürk’ün Kurduğu Kütüphane ve Okuma Alışkanlığı
Atatürk’ün özel kütüphanesi, onun okuma dünyasını anlamak açısından 
son derece önemlidir. Çankaya Köşkü’nde ve diğer konutlarında bulunan 
kütüphanelerde toplam 3000’den fazla kitap yer almaktadır. Bunların 
büyük kısmı tarih, siyaset, felsefe ve edebiyat alanındadır. Bu kitapların 
birçoğu Atatürk’ün el yazısıyla notlar aldığı eserlerdir. Özellikle altı çizili 
satırlar ve kenar notları, O’nun aktif bir okuyucu olduğunu gösterir.98

 
6.5. Edebî Zevkinin Siyasal ve Kültürel Yönü
Atatürk için edebiyat sadece bireysel bir zevk değil; halkla iletişim kur-
manın, kimlik inşa etmenin ve düşünceyi yaymanın bir yoluydu. Edebi-
yatla ilgisini şu sözleri özetler:

“Sanatsız kalan bir milletin hayat damarlarından biri kopmuş demektir.”

Bu anlayış, yalnızca sanata değil, doğrudan doğruya edebiyatın eğitici ve 
birleştirici gücüne olan inancını da yansıtır.

7. Atatürk’ün Eserleri
7.1. Askerlik Üzerine Yazılar ve Çeviriler
Mustafa Kemal Atatürk, askerlik mesleğini yalnızca bir kariyer olarak 
96 Adrew Mango. Atatürk: Modern Türkiye’nin Kurucusu. İstanbul: Sabah Kitapları, 2000.
97 Halil İnalcık. Atatürk ve Batılılaşma. İstanbul: İş Bankası Kültür Yayınları, 2010.
98 Sibel Sevinç. “Atatürk’ün Okuma Notları ve Kütüphanesi.” Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, cilt 23, sayı 
67, 2007, ss. 1–25.



95

değil; aynı zamanda düşünsel üretim alanı olarak da değerlendirmiştir. 
Askerî Akademi'den mezuniyetinin ardından Şam ve Rumeli'deki görev-
leri sırasında yalnızca pratik değil, kuramsal olarak da askerlik üzerine 
yoğunlaşmış; bu doğrultuda hem özgün metinler kaleme almış hem de 
bazı temel askerlik kitaplarını Türkçeye çevirmiştir.

1905 yılında Harp Akademisinden kurmay yüzbaşı rütbesiyle mezun 
olduktan sonra kısa süre içinde Şam'da görev almış, burada **"Vatan ve 
Hürriyet Cemiyeti"**ni kurmuştur. Ardından, II. Meşrutiyet’in ilanında 
önemli rol oynayan İttihat ve Terakki Cemiyeti’ne katılmış, ancak daha 
sonraki süreçte siyasetten uzaklaşarak kendini tamamen askerlik mesleği-
ne adamıştır. Bu bağlamda kaleme aldığı ve çevirdiği askerî eserler, onun 
mesleğe duyduğu bağlılığın ve entelektüel derinliğinin bir yansımasıdır.
Mustafa Kemal’in askerlik alanında yayımladığı belli başlı eserler şun-
lardır:
• Takımın Muharebe Tâlimi (Selanik Asır Matbaası, 1908): Alman-

cadan çevrilmiştir. Küçük birliklerin savaşta sevk ve idaresi üzerine 
pratik bilgiler sunar.

• Cumalı Ordugâhı – Süvari, Bölük, Alay, Liva Talim ve Manevraları 
(Selanik, 1909): Bir saha çalışması niteliği taşıyan bu kitap, Balkan-
lar’daki manevralardan gözlemler içermektedir.

• Ta'biye ve Tatbikat Seyahati (Selanik Askerî Matbaası, 1911): Tatbi-
kat ve arazi çalışmaları üzerine teorik değerlendirmeler içerir.

• Bölüğün Muharebe Talimi (1912): Yine Almancadan çevrilmiş bir 
eserdir. Modern savaş tekniklerinin birlik düzeyindeki uygulanışını 
konu edinir.

• Ta'biye Meselesinin Halli ve Emirlerin Suret-i Tahririne Dair Nasâ-
yih (Edirne Sanayi Mektebi Matbaası, 1916): Askerî emirlerin yazımı 
ve tatbik sahasında çözüm önerileri üzerine bir kılavuzdur.

• Talim ve Terbiye-i Askeriyye Hakkında Nokta-i Nazarlar (Edirne, 
1916): Askerî eğitim ve disiplin konularına dair düşüncelerini içeren 
bir değerlendirme yazısıdır.

• Zabit ve Kumandan ile Hasbihâl (Minber Matbaası, 1918): En dik-
kate değer askerî metinlerinden biridir.



96

Bu eserler arasında “Zabit ve Kumandan ile Hasbihâl”, Atatürk’ün üslu-
bu ve düşünce cesareti açısından özel bir öneme sahiptir. Bu eser, yalnızca 
bir askerî rehber değil; aynı zamanda bir zihniyet eleştirisidir. Eserde, sa-
vaş ortamında gözlemlediği yüksek rütbeli bazı subayların yetersizlikle-
rini sert bir dille eleştirmiştir. Askerî hiyerarşi içinde cesur bir tutumla, 
özellikle Balkan Savaşlarında tanık olduğu komuta zaa�arını açıkça dile 
getirmiş; gelecekteki bir savaşta bu tür kumandanların ülkeye yarardan 
çok zarar getireceğini ifade etmiştir:

“Ne yaptığını, ne yapacağını bilmeyen, şaşkın ve yetersiz komutanlar görev-
den el çektirilmedikçe ordu başarıya ulaşamaz.”

Atatürk'ün askerî eserlerinde dikkat çeken temel özellikler şunlardır:
• Pratik gözleme dayalı içerik,
• Almanca askerî literatürün tercümesiyle kuramsal zemin,
• Eğitim ve disipline özel vurgu,
• Askerî hiyerarşiye karşı gerekirse eleştirel ve reformcu yaklaşım.

Bu metinler, onun yalnızca savaş alanındaki başarısının değil, aynı za-
manda askerlik teorisi üzerine düşünen ve yazan bir kurmay aklının da 
göstergesidir. Aynı zamanda, Türk Silahlı Kuvvetleri’nin çağdaşlaşma yo-
lunda atması gereken adımların düşünsel zeminini hazırlamıştır.

7.2. Geometri Kitabı ve Dil Üzerine Çalışmaları
Mustafa Kemal Atatürk’ün kaleme aldığı önemli eserlerden biri, 1937 yı-
lında yayımlanan ve doğrudan kendi eliyle yazdığı düşünülen Geometri 
kitabıdır.99 Bu küçük hacimli eser, yalnızca bir matematik kitabı olma-
nın ötesinde, Türk dilinin bilimsel terimlerle ifade gücünü geliştirmeyi 
amaçlayan bir çalışmadır. Atatürk, bu kitapla geometri alanındaki temel 
kavramları Türkçeye kazandırmayı hede�emiştir. 100

Atatürk’ün imzasız olarak yayımladığı bu kitapta, daha önce Arapça ve 
99  Doğan Aksan. Her Yönüyle Dil. Türk Dil Kurumu Yayınları, 2000. Ayrıca bkz. Agop Dilâçar, “Geometri” 
kitabının “Ön sözü, Türk Dil Kurumu Yayını, 1981.
100 Nimet Arsan. Atatürk’ün Kaleme Aldığı Geometri Kitabı, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 1971.



97

Fransızcadan alınmış olan pek çok geometri terimi, öz Türkçe karşılık-
larla ifade edilmiştir.
Örneğin:
• “Açı” (Fr. angle / Arapça: Zaviye),
• “Üçgen” (Fr. triangle / Arapça: Müselles),
• “Paralel”101 (Arapça: Muvazi) 
• “Dikdörtgen” (Fr. rectangle),
• “Çarpan” (Fr. Factour/faktör),
• “Oran” (Fr. ration),
• “Eksen” (Fr. axe/aks),
• “Çember” (Fr. cercle)
gibi kavramlar bu kitapla sistemli biçimde tanımlanmış ve eğitim siste-
mine kazandırılmıştır. 102

Kitap, toplamda 44 sayfadır ve doğrudan Atatürk’ün el yazmasıyla hazır-
landığı, terimlerin seçiminde bire bir müdahil olduğu bilinmektedir.103 
Eserin girişinde sade, doğrudan ve öğretici bir anlatım tercih edilmiş; 
anlatılan kavramlar hem tanımsal hem uygulamalı biçimde örneklendi-
rilmiştir. Bu yönüyle kitap hem dil hem de eğitim tarihi açısından son 
derece önemlidir.

Atatürk bu eseriyle yalnızca bir ders kitabı yazmakla kalmamış; aynı za-
manda Türkçenin bilim dili olabileceğini fiilen göstermiştir.104 Bu yak-
laşım, onun dil devrimindeki temel ilkeleriyle bire bir örtüşmektedir: 
Bilimsel düşünceyi halka ulaştırmak, yabancı kökenli sözcüklerin yerine 
Türkçe karşılıklar üretmek ve Türkçeyi çağdaş uygarlık düzeyine taşıya-
cak bir iletişim aracı hâline getirmek.

Bu eser, Atatürk’ün edebiyatla ve dille kur-
duğu ilişkiyi yalnızca sanatsal düzeyde de-
ğil; bilimsel, kurumsal ve eğitsel düzeyde 
de kurduğunu gösteren önemli bir örnek-

101 Ömer L. Örnekol, “Tarihsel Bir Anı”, Bilim ve Teknik, Sayı:180, Cilt:15, Tübitak Yayınları, Kasım 1981.
102  Atay, Falih Rı�ı. Çankaya, Pozitif Yayınları, 2004.
103 Turan, Şerafettin, Atatürk ve Türk Devrimi, Bilgi Yayınevi, 2000.
104 Türk Dil Kurumu, Atatürk ve Dil, TDK Yayınları, 2004.



98

tir. Bu yönüyle Geometri Kitabı, onun kültürel reformlarının ve modern-
leşme anlayışının somut bir ürünüdür.

7.3. Gazetecilere Dikte Ettirdiği Çocukluk Anıları 
Atatürk çocukluk anılarını Ahmet Emin Yalman’a,105 Nutuk dışın-
da kalan siyasi ve özel hayatına ait anılarını da birkaç gazeteciye dikte  
etmiştir.106

7.4. Atatürk’ün Not De�erleri
Büyük Önder, yaşantısının çeşitli dönemlerinde anılarını da kaleme al-
mış ve bunları çeşitli de�erlere yazmıştır. Anıtkabir’deki Atatürk Arşi-
vi’nde saklanan bu de�erlerin 21 adet olduğu biliniyor.
Atatürk’ün gerek mesleği gerekse içinde bulunduğu siyasî, kültürel ve 
ulusal gelişmelerin yoğunluğundan dolayı, ayrıca zaman yönünden bir-
birine çok uzak tarihlere ilişkin oluşlarından, bu de�erlerin tamamında 
şekil ve anlatımdan not alış, değerlendirme ve yazı stiline kadar, hiçbir 
yönden bir benzerlik, bütünlük ve bağdaşım yoktur. Tek ortak yanı, hep-
sindeki dikkati çeken “Atatürkçe” söyleyiştir.
 
Eski yazı ile yazılı olan de�erlerde görülen bir başka özellik ise Atatürk’ün 
ara ara Latin Alfabesini kullanmış oluşudur. Aslında buna Latin alfabesi-
ni kullanma yerine, yabancı kelimelerin orijinallerinin yazılması veya özel 
bir notun Fransızca yazılışı da denilebilir.

Bunun yanı sıra de�erlerde gözlenen diğer bir özelliğin Atatürk’ün aynı 
anda birkaç konuyu birden düşünebilme ve tamamlayabilme istek ve yete-
neğinin olmasıdır. 

Yine çok ciddi, bütünlük taşıyan, tarihi, kültürel ya da askerî konula-
rın notları arasına serpiştirilmiş şiirler ve gü�elerle karşılaşılmaktadır. 
Bununla da şu sonuca varılabilir ki Atatürk’ün, düşünce yorgunluğunu 
gidermenin çaresini edebiyatta aradığıdır. Yine bazı satırlarda, zaman 
zaman birçok insanda görülebilen türden kızgınlık, övgü, şiddet ve suçla-
malara da rastlanılmaktadır.

Birinci el kaynak durumundaki bu belgesel nitelikli de�erler, nicelikte 
105 10 Ocak 1922 tarihinde Vakit gazetesinde süreli yayın olarak yayımlanmıştır. 
106 13 Mart 1926 tarihinden itibaren süreli yayın olarak Milliyet gazetesinde yayımlanmıştır.



99

107 Ali Mithat İnan, Atatürk’ün Not De�erleri, Gündoğan Yayınları, İstanbul, 2003.

belki dar, ama nitelikte çok geniş bir perspektife sahiptir. Çok hareketli, 
zorluklarla dolu, gözyaşı, kan, barut ve alın teriyle oluşturulan bir zaferin 
hazırlık günlerini yansıtması bakımından da bir ayrıcalığı ve ağırlığı olan 
de�erler, tarih bazında ve özellikle Türk devrim tarihi çerçevesi içinde 
değerlendirildiğinde, alınacak sonuçlar elbette doyurucu ve nitelikli ola-
caktır.107

7.5. Vatandaş İçin Medeni Bilgiler (1930):  
Atatürk’ün Eğitimci Kimliği ve Vatandaşlık Bilinci
Cumhuriyetimizin kurucusu Mustafa Kemal Atatürk, yalnızca bir asker 
ya da devlet adamı değil, aynı zamanda halkının çağdaş bir toplumun 
bireyleri olarak yetişmesini hede�eyen bir eğitimciydi. 1930 yılında kale-
me aldığı "Vatandaş İçin Medeni Bilgiler" adlı eser, bu yönünün en güçlü 
göstergelerinden biridir. Atatürk, Türkiye Cumhuriyeti’ni inşa ederken 
halkın birey olarak haklarını, ödevlerini ve vatandaşlık bilincini kavra-
masını hayati önemde görüyordu. Söz konusu kitap da bu amacı gerçek-
leştirmek için hazırlanmıştır.

Atatürk, Türk milletinin çağdaş uygarlıklar seviyesine ulaşabilmesi için 
yurttaşların devletle olan ilişkilerini, haklarını ve sorumluluklarını an-
laması gerektiğine inanıyordu. Halkın, Cumhuriyet yönetimini ve onun 
getirdiği yeni toplumsal yapıyı içselleştirmesi gerekiyordu. Yurttaşlık bi-
lincinin gelişmesine katkı sağlayacağı düşünülerek yazılan bu kitap, halkı 
bilinçlendirmek ve eğitmek için bir rehber niteliği taşıdı.

“Cumhuriyet, bilhassa kimsesizlerin kimsesidir.” M. K. Atatürk

Bu söz, Vatandaş İçin Medeni Bilgiler’in yazılış gerekçesini çarpıcı biçim-
de özetler. Yurttaşlar, yeni yönetim biçiminin anlamını, birey olarak sa-
hip oldukları hakları ve toplumsal sorumluluklarını öğrenmeliydi.
Kitap üç ana bölümden oluşur:

1. Devlet ve Toplum Anlayışı: Devletin tanımı, varlık nedeni, yurttaşın 
devlete karşı hak ve ödevleri gibi temel kavramlar ele alınır.

2. Aile Hukuku: Ailenin önemi, kadın-erkek eşitliği ve Türk Medeni 



100

Kanunu’nun esaslarına yer verilmiştir.
3. Vatandaşlık Bilinci: Cumhuriyetin bireylerin yaşamına getirdiği öz-

gürlükler, sorumluluklar ve çağdaş yurttaşlık anlayışına vurgu yapar.
Eserin dikkat çeken yönlerinden biri, kadın haklarına verdiği önemdir. 
Atatürk, kadınların erkeklerle eşit haklara sahip olması gerektiğini her fır-
satta ifade etmiş, bu düşüncelerine kitapta da yer vermiştir.
Kitabın hazırlanış sürecinde Atatürk’ün ne denli titiz davrandığını, yakın 
çalışma arkadaşlarından Afet İnan şu sözlerle aktarır:

“Paşa, günlerce gece gündüz çalışarak yazdı. Her cümleyi halkın anlayacağı 
şekilde sadeleştirdi. Kadın-erkek eşitliğine dair bölümleri yazarken gözleri 
parlıyordu. ‘Türk kadını artık erkeğiyle yan yana yürüyecek’ derdi.”108 

Benzer şekilde, Kılıç Ali de bu süreci şöyle anlatır:

“Gazi Paşa, bu kitabı yazarken adeta bir öğretmen gibi düşünüyordu. Hal-
kına anlatmak istediği şeyleri en basit, en yalın şekilde ifade etmek için 
mücadele ediyordu.”109

 
Vatandaş İçin Medeni Bilgiler, Atatürk’ün halkı bilinçlendirme ve çağdaş 
bir toplum inşa etme hede�erinin somut bir ürünüdür. Doğrudan kendi 
kaleminden çıkan bu eser, Türk toplumunun modern bir vatandaşlık an-
layışını benimsemesini amaçlamaktadır.

Günümüzde hâlâ bu eser, yurttaşlara haklarını öğrenme, sorumlulukla-
rını hatırlama ve çağdaş birey olmanın gerekliliklerini kavrama yolunda 
önemli bir miras olarak işlevini sürdürmektedir.

7.6. Nutuk
8. Sonuç: Atatürk Ve Edebiyat Arasındaki Sürekli Bağ
Mustafa Kemal Atatürk, edebiyatı yalnızca bir sanat dalı olarak değil; mil-
letin ortak hafızasını kuran, kültürel birliği sağlayan ve yeni rejimin temel 
ilkelerini halka ulaştıran bir araç olarak görmekteydi. Bu nedenle edebi-
yatı hem kişisel yaşamında hem de siyasal-kamusal projelerinde etkin bir 

108 Afet İnan, Atatürk Hakkında Hatıralar ve Belgeler, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 1959.
109 Kılıç Ali, Atatürk’ün Hususiyetleri, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 2006.t



101

unsur hâline getirdi.
Cumhuriyet’in ilk yıllarında gerçekleştirilen köklü reformlar — özellikle 
dil devrimi, eğitim politikaları, tarih yazımı ve kültürel kurumların ku-
rulması — edebiyatla iç içe yürütüldü. Atatürk, sade dilin ve halkın an-
layabileceği anlatım biçimlerinin önemini vurgulayarak, sadece seçkinci 
bir edebiyat anlayışını değil, halkla buluşan ve halkın sesini yansıtan bir 
edebiyatı da teşvik etti.

Nutuk’un güçlü anlatısı, O’nun yazılı anlatım gücünü ve tarihsel olayları 
nasıl edebî bir dille aktardığını gösterirken; Halkevleri, Türk Dil Kurumu 
ve desteklenen yayınlar gibi girişimler, edebiyatın kurumsal düzlemde de 
nasıl yönlendirildiğini ortaya koyar. Öte yandan Atatürk’ün okuma alış-
kanlıkları, edebî zevki ve önerdiği eserler, onun bireysel düzeyde de ne ka-
dar bilinçli bir edebiyat takipçisi olduğunu gösterir.

Sonuç olarak, Atatürk ile edebiyat arasında tek yönlü değil, çok katmanlı 
bir ilişki vardır. Atatürk hem edebiyatı beslemiş hem de edebiyattan bes-
lenmiştir. Onun kurduğu Cumhuriyet, yalnızca siyasi değil, aynı zamanda 
kültürel bir devrimdir. Ve bu devrimin en kalıcı araçlarından biri, şüphe-
siz ki edebiyattır.

FİLM GİBİ BİR DEVRİM:  
CUMHURİYET’İN KURGUSUNDA SİNEMA

Bir Devrimin Kadrajı

“Kültür Devrimi” yalnızca alfabelerle, öğretim programlarıyla ya da ku-
rumlarla sınırlı bir atılım değildi; aynı zamanda bir bakış açısının, bir 



102

çağın, bir toplumun yeniden inşasıydı. Bu yeniden inşanın perdeye yan-
sıyan yüzü ise sinemaydı. Mustafa Kemal Atatürk, sinemanın yalnızca 
eğlencelik bir yenilik olmadığını çok erken kavramış; onu bir milletin 
hafızasını inşa eden, eğiten ve ortak duygular etrafında birleştiren bir 
kültürel araç olarak değerlendirmişti.
Cumhuriyet’in temelleri atılırken bu yeni rejimin kendini yalnızca yasa-
larla ve kurumlarla değil, aynı zamanda görsellikle ve duygu ortaklığıyla 
da inşa etmesi gerekiyordu. Sinema, işte bu noktada devreye girdi: Geniş 
kitlelere hitap edebilen, anlatıyı hareketli görüntülerle buluşturan yeni 
bir mecra olarak, Cumhuriyet’in ideallerini halkla buluşturmanın yolla-
rından biri oldu.

Bu çalışmada sinemanın Osmanlı’dan Cumhuriyet’e geçişte nasıl bir rol 
üstlendiğini, Atatürk’ün bu alandaki öncü yaklaşımını ve sinemanın 
modern Türkiye’deki işlevini belge ve anekdotlarla ele alacağız.

1. Sinemanın Serüveni: Paris’ten Payitahta
Sinemanın serüveni, 28 Aralık 1895 günü Paris’teki Grand Kafe’nin İn-
diana Salonu’nda Lumière Kardeşlerin halka açık ilk film gösterimiyle 
başladı. Ne gösteriyi düzenleyen kardeşler ne de gösteriye katılan seyirci-
ler bu yeni icadın nasıl bir dönüşüm başlatacağının farkındaydı. Tiyatro 
kökenli olan Lumière Kardeşler, sinematografın geleceğini tam anlamıyla 
kavrayamamış; onu gelip geçici bir eğlence aracı olarak değerlendirmişti. 
Ancak çok geçmeden bu aygıtın potansiyeli anlaşılmış, patent işlemleri 
yapılmış ve ticari üretim için Lyon’da bir fabrika kurulmuştu.

Lumière’lerin icadı kısa sürede dünyaya yayılmaya başladı. Osmanlı top-
rakları da bu ilgiden nasibini aldı. 1896 yılında Sirkeci Garı karşısında 
işyeri bulunan Rum asıllı fotoğrafçı �eodore Vafiadis, Lumière Kardeş-
lere bir mektup göndererek sinematograf siparişi vermek istemişti. Ancak 
o sırada seri üretim henüz başlamamıştı. Bunun yerine İstanbul’a gönde-
rilen kişi, sinemanın Osmanlı topraklarındaki ilk öncülerinden biri olan 
kameraman Alexandre Promio oldu.
Promio’nun tanıklığı, II. Abdülhamid Dönemi'nin sinema konusundaki 



103

temkinli yaklaşımını da gözler önüne serer:

“Türkiye’ye yaptığım geziye gelince, bu konuda kameramı çok büyük güç-
lüklerle bu ülkeye sokabilmemden başka anlatılacak bir şey yok. Bu sıralar-
da Abdülhamid Türkiyesi’nde, manivelası olan her aygıt şüpheli bir eşya 
sayılıyordu. Türkiye’ye serbestçe girebilmek için Fransız büyükelçiliğini işe 
karıştırmak, sonra da birkaç memurun avcuna sanki yanlışlıkla konulmuş 
birkaç kuruşu geri almayı unutmak gerekti…”

Promio’nun İstanbul, İzmir, Yafa ve Kudüs gibi kentlerde çektiği görün-
tüler, Osmanlı coğrafyasına ait ilk sinematografik belgeler arasında yer 
alır. Böylece sinema, Osmanlı toplumunun görsel hafızasına ilk kez bu 
dönemle birlikte girmeye başlamış olur.

2. Canlı Görüntüler Osmanlı Coğrafyasında
Osmanlı basınında yeni icat sinematogra�a ilgili ilk yazı Servet’i Fünun 
dergisinde yayımlanır:

“Hayli müddetten beri Auguste ve Louis Lumiere namında iki mucit tara-
fından tecrübesi icra edilmekte olan bir makine bu defa başarıyla tamam-
lanmış ve makineye sinematograf adı verilmiştir. Sinematograf makinesi 
gayet az bir müddet zarfında ve aralarında pek cüzi fasılalar ile hareketli 
bir cismin muhtelif ve müteaddit tarzda fotoğrafını çekmek ve işbu fotoğ-
ra�arı perde üzerine aksettirerek muhtelif tarzda alınan fotoğra�arı bir-
birini takip ile hareket ettirerek o cismin her bir hareketini göstermek esası 
üzerine kuruludur. Her klişe 1/50 saniye zarfında çekilmekte olup şeklim 
dakikada dokuz yüz klişesi elde edilmektedir.” 110

Bunlara karşın sinemanın Osmanlı coğrafyasındaki serüveni sanıldığı 
gibi kolay olmaz. Bilinen nedenlerle tasvire olan karşıtlık, fotoğra�a ol-
duğu gibi yeni icat sinemada da kendini gösterip bir dizi kısıtlamalara 
yönelik olumsuzlukların ortaya çıkmasına neden olur. Bu olumsuz tavır, 
Cumhuriyet’in ilk yıllarına dek etkin bir biçimde sürdürülür. 1920’li yıl-
ların başlarında bile Şeyhülislamlık Dairesi tarafından yayımlanmakta 

110 Servet-i Fünun, 9 Teşrinisani 1311 (21 Kasım 1895).



104

olan Ceride-i İlmiyye’nin Ağustos sayısında bu olumsuz yaklaşımın izle-
rine rastlamak mümkün olur.

“Zeyyid-i müsliminin insan, vesair ziruh olan hayvan suretlerini alakülli-
hal tasviri şer’an haram olur mu? Elcevap: Olur.” (Bir Müslümanın insan 
veya hayvan resmini çizmesi veya çekmesi haram olur mu? Olur. Böyle re-
simler yapılmış evlerin mülk edinilmesi de haram olur mu? Olur.)

Cumhuriyet’in ilk yıllarında ise sinemaya yönelik kısıtlamaların neden-
leri dinsellikten ahlaki alana çekilerek mesele toplumun ve özellikle de 
çocukların korunması kapsamında ele alınır. Fakat yeni icadın toplum 
nezdinde büyük ilgi görüp yaygınlık kazanması, giderek bu tür nedenleri 
de geçersiz kılmakta gecikmez.

2.1. 1895-1914: Sinemanın İlk Dönemi
Osmanlı'da halka açık ilk sinematograf gösterisi, 12 Aralık 1896 tarihli 
�e Levant Herald & Eastern Express’te Osmanlıca yayımlanan şu ilanla 
duyurulur:

“Beyoğlu’nda Galatasaray karşısında İspone [Sponeck] Salonu’nda İstan-
bul’ da birinci defa olarak Paris ve bütün Avrupa’nın mazhar-ı takdiri ol-
muş olan canlı fotoğraf tubiyyatı her akşam icra olunur.”

İlanın ardından ilk gösteri, Galatasaray dönemecinde Avrupa Pasajı’nın 
tramvay yoluna açılan kapısının tam karşısında yer alan Sponeck Bira-
hanesi’nde gerçekleşir. Gösteri, ilanlarda "Kumpanya Müdürü D. Henri" 
olarak belirtilen, aslında Fransız ressam M. Henri Delavallée tarafından 
sunulur.

Bu ilk gösteriye tanıklık edenlerden biri de o dönemde öğrenci olan Ercü-
ment Ekrem Talu’dur. Talu, daha sonraki yıllarda kaleme aldığı ve Türk 
sinema tarihine ilişkin pek çok yazının girişinde gelenek hâlinde kullanı-
lan anılarında bu gösteriden ayrıntılı biçimde söz eder:
“Ağabeyimle birlikte mektepten çıktık. Cihangir’ deki evimize gidecektik. 



105

Arkadaşlarımdan biri yolumu kesti: ‘Haberiniz var mı?’ dedi. ‘Şurada, 
Sponeck’in salonunda bugün sinematograf göstereceklermiş. Pek meraklı 
bir şey diyorlar. Yeni icat olunmuş. Fotoğrafın canlısı gibi bir şeymiş.’ Ağa-
beyimle ben, çocuk bizimle alay ediyor sandık. Fakat o bizimle gayet sami-
mi konuşuyordu. İlave etti: ‘Saat dörtte başlayacakmış, ben gideceğim…’”
Sonrasında Ekrem Ekrem Talu ve ağabeyi, babalarından izin alarak arka-
daşlarının sözünü ettiği sinematograf gösterisini izlemek üzere Sponeck’in 
yolunu tutar. O dönem için hatırı sayılır bir ücret olan onar kuruş ödeyerek 
ön sıralarda bir koltuğa otururlar. Karşılarında duran yaklaşık bir buçuk 
metrelik beyaz perdeye bir anlam veremezler. Duvarlara gelişigüzel asılmış 
“Canlı Fotoğraf”, “Asrın Harikası”, “Andlozya’da Boğa Güreşi”, “Şimen-
düferle Seyahat” gibi afişler de meraklarını artırmaktan öteye geçmez.
Gösteri başlamak üzereyken salon birdenbire kararır:

“Zifiri karanlık içinde kaldık, korktuk. Elim gayri ihtiyari ağabeyimin eli-
ni aradı; buldum ve bir tehlike karşısında imişim gibi sımsıkı kavradım. 
Arkamızdaki sıradan ışıklar fışkırıyordu. Karanlığın zorunlu olduğunu 
kimse bilmediği için pencereleri örten siyah perdelere itiraz ediyorlardı. 
Perdenin önüne gelen bir şahıs, bu karartının gereğini anlattı ve hemen 
onun arkasından gösteri başladı.

Avrupa’nın bir yerinde bir istasyon. Bacasından fosur fosur kara dumanlar 
savuran bir lokomotif, peşinde takılı vagonlarla duruyor. Rıhtım üzerinde 
telaşlı telaşlı insanlar gidip geliyor. Ama ne gidiş ne geliş… Hepsini sara nö-
betine tutulmuş sanırsınız. Hareketler o kadar hızlı, ölçüsüz ve acayip ki…

Tren kalktı. Tabii ki sessiz sedasız. Aman yarabbi! Üstümüze doğru geliyor. 
Zindan gibi salonun içinde kımıldamalar oldu. Trenin perdeden fırlayıp 
seyircileri çiğnemesinden korkanlar yerlerini terk ettiler galiba. Hani ben 
de korkmadım değil ama merak galip gelip beni iskemleye mıhladı. Bereket 
versin ki tren çabuk geçti gitti.”

Talu, anılarında bu ilk sinematograf gösterisinin İstanbul'da ha�alarca 
konuşulduğunu aktarır. Kimi çevreler bu “canlı görüntüleri” izlemenin 



106

günah olduğunu savunmuş, görenlerden bazıları tövbe ve istiğfar etmiş, buna 
karşın ilerici kesimler, bir medeniyet unsurunun daha Osmanlı topraklarına 
girmiş olmasından memnuniyet duymuştur.

Bu ilk gösteri yalnızca Pera’daki Cadde-i Kebir üzerinde yer alan Sponeck 
Birahanesi ile sınırlı kalmamıştır. Kısa süre içinde İstanbul’un fark-
lı mekânlarında da sinematograf gösterileri düzenlenmeye başlanır. Bu 
kapsamda; 24 Ocak 1897’de Şehzadebaşı’ndaki Fevziye Kıraathanesi’n-
de, Cadde-i Kebir’deki Odeon Tiyatrosu’nda ve 15 ile 27 Mart 1897’de 
Tepebaşı Tiyatrosu’nda (�éâtre des Petits-Champs) gösterimler gerçek-
leştirilir. Aynı yılın ilk aylarında Concordia Tiyatrosu’nda (günümüzde 
Saint Antoine Kilisesi’nin bulunduğu yer), 1898 yılının Kasım ayında ise 
Pera Palas Oteli’nde sinematograf gösterileri izleyiciyle buluşur. Takip 
eden dönemde Halep Çarşısı ile Abdi Efendi Tiyatrosu da bu yeni görsel 
deneyime ev sahipliği yapar.

Her yeni icatta olduğu gibi sinematograf da ilk tanıtımını ve uygulama-
sını saraylarda, hanedan üyelerinin huzurunda gerçekleştirmiştir. Av-
rupa'da hemen hiçbir hükümdar bu yeni icada kayıtsız kalmamış; kimi 
zaman izleyici, kimi zaman da filmin konusu olarak sinemanın erken 
dönemine tanıklık etmiştir.

1896 yılında, sinemanın henüz emekleme dönemindeyken, İngiltere'de 
Dük Connaught, Viyana’da İmparator Franz Joseph I ve İspanya’da Kra-
liçe Marie-Amélie, “cinématographe” gösterilerinde hazır bulunmuş-
lardır. Ancak bazı hanedan mensupları yalnızca izleyici olmakla yetin-
memiş, Lumière Kardeşler gibi sinema öncülerinin taleplerini olumlu 
karşılayarak filmlerde doğrudan yer almayı da kabul etmişlerdir.

14 Mayıs 1896’da Rus Çarı II. Nikola, taç giyme töreninin Lumière ope-
ratörleri tarafından filme alınmasına izin vermiştir. Bu olay, sinemanın 
hanedan kültürü içerisinde bir eğlence biçimi olarak kabul görmesinde 
dönüm noktası olmuştur. Aynı yılın temmuz ayında Sankt Petersburg’da 
Çariçe Aleksandra, ağustos ayında Bükreş’te Kral Carol I, Stockholm’de 



107

Kral Oskar II ve Belgrad’da Kral Aleksandar I, sinemanın en hevesli ve 
meraklı izleyicileri arasında yer almışlardır.

Sinema, icadından kısa bir süre sonra Osmanlı sarayında da ilgiy-
le karşılanmış ve saray eğlenceleri arasında kendisine yer bulmuştur.  
II. Abdülhamid’in kızı Ayşe Osmanoğlu, anılarında Bertrand ve Jean 
adlı iki Fransız’ın sarayda gerçekleştirdiği sinematograf gösterilerini şu 
sözlerle aktarır:

“İtalyanlardan başka Bertrand ve Jean adında iki Fransız daha vardı. 
Bertrand taklit ve hokkabazlık yapar, her sene babamdan izin isteyerek 
Fransa’ya gider, birtakım yeni şeyler öğrenip gelirdi. Saraya sinemayı bu 
getirmiştir. O zamanki sinemalar şimdiki gibi değildi. Perde büyük fır-
çalarla iyice ıslatılır, küçük parçalar gösterilirdi. Bu parçalar pek karanlık 
görülür, filmler bir dakikada biterdi. Bununla beraber çok yeni bir şey ol-
duğundan hoşumuza giderdi.”

Sinematograf, fotoğrafın Osmanlı topraklarında karşılaştığı zorlukların 
aksine, herhangi bir yasaklamaya veya resmî engellemeye maruz kalma-
dan yaygınlaşmıştır. Bu durum, icadın hemen sevilmesinden çok, II. Ab-
dülhamid döneminde sarayın Batı’ya yönelen yüzü ve modern gelişmelere 
olan ilgisiyle açıklanabilir.

Sinemanın halka açık alanlarda yayılmasında karşılaşılan tek sınırlama, 
ahşap yapılarda çıkabilecek yangın tehlikesine yönelik mekânsal kısıt-
lamalardır. Bunun dışında, fotoğrafın ülkeye girişinde görülen merkezî 
otoritenin denetleyici tutumuna benzer bir engelleyici yaklaşım sinema 
için söz konusu olmamıştır. Ancak yine de sinema, bazı muhafazakâr 
çevrelerde, özellikle dini veya resmî otoriteler nezdinde, başlangıçta kuş-
kuyla karşılanmıştır. Fotoğrafın haram ilan edilmesine yönelik önceki 
girişimlerin yerini bu kez, padişah çevresinde şekillenen aşırı temkinli 
tutumlar ve caydırıcı bürokratik uygulamalar almıştır.
Sinemayı önceleyen icatlarla Osmanlı topraklarına gelen yabancılar, ge-
nellikle kullandıkları aygıtların bilinmezliği nedeniyle kuşkuyla karşı-



108

lanmış, gümrük işlemleri sırasında çeşitli bürokratik engellerle karşılaş-
mışlardır. Bu engeller, kimi zaman gösterilerin tamamen engellenmesine, 
kimi zaman da ciddi şekilde gecikmesine yol açmıştır.

Örneğin 1896 yılında İstanbul’a gelen Lumière Kardeşlerin operatör-
lerinden Jamin, elektrikle çalışan ve manivela ile işleyen sinematograf 
aygıtlarını gümrükten geçirebilmek ve dinamosunu kullanabilmek için 
hem Şehremaneti’nden hem de Tophane-i Amire’den ruhsat almak ama-
cıyla ha�alar, hatta aylar boyunca uğraşmak zorunda kalmıştır. Aynı dö-
nemde İstanbul’a gelen bir diğer Lumière operatörü Alexandre Promio 
ise, gösterim izni alabilmek için bürokratik süreci aşmak adına, “gümrük 
memurunun avcuna yanlışlıkla konmuş birkaç kuruşu geri almayı unut-
muş gibi” davranmak zorunda kalmıştır.

Bu tür zorluklarla karşılaşan bir diğer isim, 1898’de İstanbul’a gösteri 
amacıyla gelen Fransız sinemacı Cambon olmuştur. Her ne kadar sinema, 
fotoğraf gibi açık bir yasaklamaya maruz kalmamış olsa da gümrük geçiş-
leri ve gösterim izinlerinde uygulanan geciktirici ve caydırıcı bürokratik 
işlemler, öncü sinemacıların faaliyetlerini ciddi ölçüde zorlaştırmıştır.

Tüm bu engellere rağmen sinema, kısa sürede Osmanlı toplumunda kalı-
cı bir eğlence kültürünün parçası hâline gelmiştir. 1908 yılına gelindiğin-
de, Sigmund Weinberg, İstanbul’da ilk sürekli sinema salonu olan Pathé 
Sinemasını açarak, sinemanın kent yaşamında düzenli bir yer edinmesini 
sağlamıştır.

2.2. Türk Sinemasına Doğum Günü Arayış Yılları
1914-1922: İlk Kurumlar, İlk Filmler
Birinci Dünya Savaşı’nın başlamasıyla birlikte, Cumhuriyet’in ilk yılları-
na kadar uzanan bu dönem; savaş, işgal, Beyaz Rus göçü ve rejim değişik-
liği gibi sarsıcı gelişmelerin yaşandığı, tarihsel olarak çalkantılı bir süreci 
ifade eder. Tüm bu zorluklara rağmen, Türk sinema tarihi açısından bu 
dönem, kurumlaşma ve üretim anlamında bir “başlangıç evresi” olarak 
tanımlanabilir.



109

Bu yıllarda, sinema alanında ilk kez yarı askerî (paramiliter) kuruluşların 
etkin hâle gelmesiyle, propaganda ve belgelendirme amaçlı film üretimi-
ne geçilmiştir. İlk konulu filmler ve kısa dizi yapımlarının ortaya çıkma-
sı, sinema salonlarının özellikle büyük şehir merkezlerinde artış göster-
mesi, sinemaya yer veren dergi ve gazetelerin yayımlanmaya başlaması da 
bu dönemin dikkat çekici gelişmeleri arasında yer alır.

Ayrıca bu süreçte sinema, yalnızca bir eğlence aracı olarak değil; hem 
resmî hem de özel kurumlar ve cemiyetler tarafından bir iletişim ve eği-
tim aracı olarak benimsenmiş, siyasi ve kültürel bir işlev üstlenmiştir. 
Böylece bu dönem, Türk sinemasının kurumsal temellerinin atıldığı, 
sinemanın toplumsal meşruiyet kazandığı bir eşik niteliği taşımaktadır.

Bu dönem, genellikle Türk sinema tarihinin başlangıç noktası olarak ka-
bul edilen Ayastefanos’taki Rus Abidesi’nin Yıkılışı adlı filmin çekimiyle 
simgesel bir önem kazanır. Söz konusu film, Osmanlı ordusunun İstan-
bul Yeşilköy’de (Ayastefanos) yer alan 1877-1878 Osmanlı-Rus Savaşı 
anısına dikilmiş Rus anıtını yıkma kararının ardından, bu olayın bel-
gelenmesi amacıyla çekilmiştir. Başlangıçta bu çekimin Avusturyalı bir 
ekip tarafından yapılması planlanmışsa da son anda bu tarihî belgenin 
“bir Türk tarafından” çekilmesinin daha uygun olacağı düşünülmüş ve 
bu görev, kısa bir eğitim sürecinden geçirilen Yedek Subay Fuat Uzkınay’a 
verilmiştir.

14 Kasım 1914 Cumartesi günü, Uzkınay tarafından yaklaşık 300 metre 
uzunluğunda çekilen bu film, zamanla kaybolmuş ve herhangi bir kop-
yasına ulaşılamamıştır. Ancak ilerleyen yıllarda, Türkiye’de sinemanın 
başlangıç tarihini belirleme çabaları sırasında bu film, herhangi bir ay-
rıntılı arşiv araştırması ya da eleştirel değerlendirme yapılmaksızın, “ilk 
Türk filmi” ve “Türk sinemasının doğum günü” olarak kabul edilmiştir. 
Bu kabul, zamanla resmî söyleme dönüşmüş; 14 Kasım, Kültür Bakanlığı 
başta olmak üzere çeşitli resmî kurumlar ve mesleki kuruluşlar tarafın-
dan her yıl anma ve kutlamalarla simgesel bir tarih olarak tescillenmiştir.



110

2.3. Sinema Başlarken
Osmanlı İmparatorluğu'nun 11 Kasım 1914’te İtilaf Devletlerine resmen 
savaş ilan etmesi, imparatorluk sınırları içinde milliyetçi duyguların can-
lanmasına yol açmış ve kültürel alanda, özellikle sinema gibi yeni mec-
ralarda bu duyguların görünürlüğü artmaya başlamıştır. Ancak Türk 
sinemasının başlangıcı sayılan Ayastefanos’taki Rus Abidesi’nin Yıkılışı 
filminden önce, Osmanlı topraklarında çekilmiş bazı film örneklerinin 
de var olduğu daha sonra anlaşılmıştır. Bu öncü yapımlar, dönemin iki 
önemli figürü olan Manaki Kardeşler ve Sigmund Weinberg tarafından 
gerçekleştirilmiştir.

Balkanlar’da doğmuş olan Yanaki (1878–1954) ve Milton (1882–1964) 
Manaki Kardeşler, Osmanlı tebaası olarak dünyaya gelmiş ve günümüzde 
Yunanistan sınırları içinde kalan Grevena bölgesindeki Avdella köyünde 
doğmuşlardır. Eğitimlerini Yanya ve Manastır gibi kentlerde tamamla-
mış, burada fotoğraf stüdyoları açarak görsel belgeler üretmeye başlamış-
lardır. 1906 yılında Bükreş Sergisi’ne katılarak başarı kazanan Manaki 
Kardeşler, Romanya Kralı I. Carol tarafından “resmî fotoğrafçı” ünvanıy-
la onurlandırılmıştır.

Yanaki Manaki, 1907 yılında çıktığı Avrupa seyahatinden dönerken be-
raberinde bir sinematograf makinesi getirerek sinema alanına da yönelmiş 
ve aynı yıl, Osmanlı topraklarında çekilen ilk sinema filmi olarak kabul 
edilen Büyükanne Despina adlı belgesel çalışmayı gerçekleştirmiştir. Bu 
4,8 metrelik kısa filmde, büyükanneleri Despina’nın yün eğirmesi görün-
tülenmiştir. Ardından gelen Dokumacı Kadınlar (26,7 m), Açıkhavada 
Ders (54 m), Ulah Alayı (70 m), Ulah Göçebeleri (61 m) ve Köy Düğünü 
(136,4 m) gibi yapımlar ise dönemin kültürel ve toplumsal hayatına ışık 
tutan etnografik ve antropolojik nitelikte kısa filmler olmuştur.

Manaki Kardeşlerin çalışmaları yalnızca Osmanlı coğrafyasıyla sınırlı 
kalmamış, daha sonra Yunanistan, Sırbistan, Romanya ve Makedonya 
gibi Balkan ülkeleri tarafından da sahiplenilerek bu ülkelerin sinema ta-
rihinin başlangıcı olarak kabul edilmiştir.



111

Bu dönemde çekilen en dikkat çekici filmlerden biri, Sultan V. Mehmet 
Reşat’ın 5–25 Haziran 1911 tarihleri arasında gerçekleştirdiği Rumeli se-
yahatine ilişkin hazırlanan belgesel niteliğindeki yapımlardır. Özellikle 
Sultan Reşat’ın Selanik Ziyareti (261,4 metre) ve Sultan Reşat’ın Manas-
tır Ziyareti (431 metre) adlı filmler, dönemin padişahının yurttaşlarıyla 
temas kurma ve Osmanlı tebaası arasında birlik duygusu oluşturma çaba-
sını yansıtan önemli tarihî belgeler olarak öne çıkar.

Öte yandan, Türk sinema tarihinde haber/aktüalite filmlerinin ötesine 
geçilerek uzun metrajlı ve konulu filmler üretme fikri, ilk kez Sigmund 
Weinberg tarafından gündeme getirilmiştir. Weinberg, bu amaçla Benli-
yan Millî Operet Kumpanyası ile anlaşarak topluluğun sahnelediği Leb-
lebici Horhor adlı opereti sinemaya uyarlamak istemiş, fakat filmin baş-
rol oyuncularından birinin vefatı üzerine bu proje tamamlanamamıştır.
Weinberg’in öncülüğünden sonra, sinemanın gelir getirici potansiyeli, 
dönemin çeşitli resmî ve yarı resmî kuruluşları tarafından fark edilmiş 
ve sinemaya yatırım yapılmaya başlanmıştır. Bu alanda öncülük eden ce-
miyetlerin başında Donanma Cemiyeti ile Müdafaa-i Milliye Cemiyeti 
gelmektedir. Özellikle Müdafaa-i Milliye Cemiyeti, propaganda ve millî 
bilinç oluşturma amacıyla sinemayı bir araç olarak kullanmıştır.

Cemiyetin gerçekleştirdiği ilk yapım, Sedat (Simavi) Bey tarafından II. 
Meşrutiyet döneminde kurulmuş olan Reşat Rıdvan Bey’in Sahne-i Mil-
liye-i Osmaniye adlı tiyatro topluluğunda sahnelenen Casus (1917) adlı 
eserin sinemaya uyarlanmasıdır. Aynı yıl, İbnürrefik Ahmet Nuri tara-
fından, Fransız yazar Daniel Riche’in “Le Prétexte (Bahane)” adlı oyu-
nundan uyarlanan Bican Efendi Belediye Müfettişi (1917) ile yine Sedat 
(Simavi) Bey tarafından yönetilen, Mehmet Rauf ’un aynı adlı eserinden 
uyarlanan Pençe (1917) filmleri de gösterime sunulmuştur.

Bu filmler, Osmanlı’da sinemanın yalnızca eğlence değil, aynı zamanda 
eğitim, bilinçlendirme ve propaganda amacıyla da kullanılmaya başlandı-
ğını göstermesi açısından büyük önem taşır.



112

2.4. Millî Mücadele Dönemi
1919 yılında başlayan Millî Mücadele süreci, yalnızca siyasî ve askerî bir 
direnişi değil, aynı zamanda kültürel ve psikolojik bir seferberliği de be-
raberinde getirmiştir. Bu dönemde sinema, özellikle propaganda aracı 
olarak büyük önem kazanmış; hem İstanbul’daki işgal karşıtı hareketler 
hem de Anadolu’daki direnişin belgelenmesi amacıyla etkin biçimde kul-
lanılmıştır.

İstanbul’da, işgal koşullarına rağmen faaliyet gösteren Malul Gaziler Ce-
miyeti bünyesinde oluşturulan bir birim, mevcut teknik imkânlar çerçe-
vesinde film çekim faaliyetlerini sürdürmüş; Sultanahmet ve Fatih gibi 
meydanlarda gerçekleşen protesto mitinglerini belgesel nitelikli görün-
tülerle kayıt altına almıştır.

Ankara’da kurulan Türkiye Büyük Millet Meclisi Hükûmeti de sinema-
nın gücünü erken fark eden oluşumlardan biri olmuş; cephelerdeki geliş-
meleri belgelemek amacıyla 1920 yılında Millî Ordu bünyesinde Ordu 
Film Alma Dairesi (OFAD) adlı bir birim kurmuştur. Bu birim, Malul 
Gaziler Cemiyeti’nden devralınan kameralarla, Yunan işgal güçlerinin 
Anadolu’da gerçekleştirdiği mezalim sahnelerini filme çekmiş; bu görün-
tüler 1922 yılında İstiklâl (İzmir Zaferi) adlı bir belgesel haline getirile-
rek dönemin önemli sinema kayıtlarından biri olmuştur.

Aynı yıl, İstanbul’da kurulan ilk özel film yapım şirketi olan Kemal Film, 
Kurtuluş Savaşı süresince Anadolu’daki gelişmeleri konu alan 40’tan faz-
la kısa haber filmi üretmiştir. Bu filmler, sınırlı sayıda çoğaltılarak gizli-
ce Anadolu’ya ulaştırılmış ve halkın izleyebileceği alanlarda gösterilerek 
Millî Mücadele ruhunun yaygınlaştırılmasında ve halkın moralinin yük-
seltilmesinde önemli bir işlev görmüştür.

Dolayısıyla bu dönem, sinemanın yalnızca bir eğlence ya da sanat aracı 
değil, bir ulusun varlık mücadelesinde seferber ettiği stratejik bir propa-
ganda ve iletişim aracı olarak işlev kazandığı bir zaman dilimi olmuştur.



113

3. 1922-1938 Arası Dönem
3.1. Tek Adam Devri ve Muhsin Ertuğrul Dönemi
1922–1938 arası dönem, Türk sinema tarihinin “Tiyatrocular Dönemi” 
ya da daha yaygın adıyla “Muhsin Ertuğrul Dönemi” olarak anılmakta-
dır. Bu 17 yıllık süreçte, birkaç münferit girişim dışında Türk sineması, 
neredeyse tamamen Muhsin Ertuğrul’un yönetiminde şekillenmiş ve bu 
durum sinema tarihimizde benzersiz bir “tek adam egemenliği” örneği 
olarak yerini almıştır.

Bu dönemde çekilen filmlerin büyük çoğunluğunun oyuncu kadrosu, 
Muhsin Ertuğrul’un da içinde bulunduğu Darülbedayi (günümüzdeki 
adıyla Şehir Tiyatroları) bünyesindeki tiyatro sanatçılarından oluşmak-
taydı. Bu nedenle, tiyatro geleneğinin sinema üzerinde belirleyici bir et-
kisi olmuş; özgün sinema senaryoları yerine çoğunlukla sahne oyunların-
dan uyarlamalar tercih edilmiş ve film dili, tiyatro estetiğinin sınırları 
içinde kalmıştır.

Kameranın sabit tutulması, sahne dekorlarının gerçekçilikten uzak ya-
paylığı ve oyuncuların teatral (abartılı) performansları gibi unsurlar, 
dönemin sinemasına dair yapılan eleştiriler arasında yer alır. Bu durum, 
sinemanın teknik olanaklarının sınırlı olmasından ziyade, sinemaya yak-
laşımın henüz tiyatrodan bağımsız bir ifade biçimi olarak gelişmemesin-
den kaynaklanmaktadır.

Tüm bu eleştirilere karşın, Muhsin Ertuğrul Dönemi, Türk sinemasın-
da birçok ilkin yaşandığı 
bir evre olmuştur. Melod-
ram, kara film, dönem filmi, 
operet ve müzikal gibi farklı 
türlerin ilk kez denendiği bu 
yıllar; hem estetik hem de 
tematik arayışların sürdüğü, 
deneysel bir dönem niteliği 
taşımaktadır. Ateşten Gömlek'ten Bir Kare



114

Sonuç olarak Muhsin Ertuğrul, Türk sinemasının kuruluş evresinde “de-
neme-yanılma” yöntemiyle olsa da sinemanın tüm aşamalarını tek başına 
üstlenmiş ve bu alana emek vermiş ilk öncülerden biri olmuştur. Onun 
bu yoğun çabası, sinema tarihimizdeki yerini tartışmasız biçimde sağ-
lamlaştırmıştır.

Muhsin Ertuğrul, sinemaya yöneldiği ilk yıllarda hem Almanya’daki sa-
natsal deneyimlerinden hem de çeşitli türlerin geniş halk kitleleri üzerin-
deki etkisinden edindiği gözlemlerle farklı anlatı biçimlerini denemeye 
yönelmiştir. Bu doğrultuda, ilk olarak güncel bir olaya dayanan melod-
ram türünde bir yapımla sinema sahnesine çıkar: İstanbul’da Bir Facia-i 
Aşk. Ardından, dinsel içerikli bir yapım olan Nur Baba ile farklı tür ara-
yışlarına devam eder.

Ertuğrul, üçüncü filminde ise hem güncelliği hem de millî vurgusu bakı-
mından daha etkili olabilecek bir türe yönelir: Kurtuluş Savaşı’nın henüz 
kapanmamış yaralarına temas eden bir yapımla, Halide Edip Adıvar’ın 
aynı adlı eserinden uyarlanan Ateşten Gömlek’i sinemaya aktarmaya ka-
rar verir. Bu film, yalnızca savaşın etkilerini sinemaya taşımakla kalmaya-
cak; aynı zamanda Türk sinema tarihinde bir ilke imza atacaktır: İlk kez 
Müslüman Türk kadın oyuncular, bir filmde rol alacaktır.

Cumhuriyet’in ilk yıllarına denk düşen bu dönemde, millî duyguların en 
yoğun biçimde yaşandığı bir atmosfer içinde vatansever kadın karakter-
lerinin sahnede yer bulması, onları temsil edecek kişilerin de Müslüman 
Türk kadınlar olmasını zorunlu kılmıştır. Muhsin Ertuğrul, bu noktada 
yalnızca bir yönetmen değil, aynı zamanda bir sosyal dönüşüm aktörü 
olarak hareket eder. Türk kadınının sinema oyunculuğuna adım atma-
sını sağlamak için gerekli adımları atar ve bu yönde bir kırılma yaratır.
Tarık Dursun K., Muhsin Ertuğrul’un yaşamını konu alan "Bağışla On-
ları" adlı yapıtında bu konuya şöyle değinir:
“Gazi, bir gün Halide Edip Hanım’ı çağırtmış Çankaya’ya. Ona demiş 
ki; İstiklal Harbi bitmiştir. Her harp başlar biter. Ama önemli olan, biten 
harbin yaralarını mümkün olduğu kadar çabuk sarmak ve hayatı normal 
akışına sevk etmektir. Bunun için kitlelerin heyecanını ayakta tutmak mec-



115

buridir. Yine bunun için romanlar, hikâyeler, piyesler yazılmalı, filmler 
çevrilmelidir. Senin Ateşten Gömlek romanın var. İşte onun filmi yapıl-
malı. Halkımız neler çektiğini hiç unutmamalı, hep bilmeli ki bugünün 
kıymetini takdir etmeli. Ateşten Gömlek filminde mutlaka Türk kadınları 
rol almalı ve oynamalı.”

3.2. İpek Film Kuruluyor
Selanik’ten İstanbul’a göç eden İpekçi Kardeşler, Birinci Dünya Savaşı sı-
rasında Kapalıçarşı’da açtıkları bir dükkânda ipek ticaretiyle iş hayatına 
atıldılar. Savaşın ardından Avrupa’dan film getirme olanaklarının artma-
sıyla birlikte yabancı film ithalatına yöneldiler. 1920’de ise sinema işletme-
ciliğine geçerek önce Beyoğlu’nda Elektra (bugünkü Alkazar), ardından 
Elhamra, 1924’te ise Opera ve Melek (bugünkü Emek) sinemalarını açtı-
lar. İzmir’de işlettiği Millî Kütüphane Sineması ile birlikte Türkiye’nin en 
lüks ve modern sinema salonlarını tekellerine alarak kısa sürede sektörde 
etkili bir konuma ulaştılar.

Muhsin Ertuğrul, 1928’de Rusya’dan döndükten sonra İpek Film ile iş 
birliğine girdi ve bu yapım şirketiyle Ankara Postası (1928) adlı filmi çekti. 
Bu iş birliği, Ertuğrul’un sinema kariyerinde yeni bir dönemin başlangıcı 
oldu. Devamında Kaçakçılar (1919), Türkiye’nin ilk sesli filmi olan İstan-
bul Sokaklarında (1931), Kurtuluş Savaşı’nı konu alan Bir Millet Uyanıyor 
(1932) gibi tarihsel önemi olan yapımlara imza attı. Aynı yıllarda dönemin 
operet modasına uygun olarak Cici Berber (1933), Karım Beni Aldatırsa 
(1933), Naşit Dolandırıcı (1933), Söz Bir Allah Bir (1933), Aysel: Batak-
lı Damın Kızı (1934), Leblebici Horhor Ağa (1934) ve Milyon Avcıları 
(1934) gibi çeşitli türlerde birçok film yönetti.

Ertuğrul’un yönettiği filmler arasında Bir Millet Uyanıyor (1933) hem 
içerdiği tarihsel vurgu hem de içerdiği bir özel sahneyle dikkat çeker. 
Filmin fikir babası Nizamettin Nazif Tepedelenlioğlu’ydu. Yakın arka-
daşı Darülbedayi yöneticisi ve neredeyse ülkenin tek sinema rejisörü olan 
Muhsin Ertuğrul ile  “Bir Millet Uyanıyor” filmini yapmaya karar verdi-
ler; 



116

Senaryoyu Nizamettin Nazif yazdı. Film  1932’de çekildi. Filmde Müta-
reke Dönemi’nde İngilizlerle iş birliği yapan Sait Molla ve yandaşlarına 
karşı mücadele eden Kuvayı Milliyeci Yüzbaşı Davut ve kurnaz  emir eri 
Tilki’nin maceraları yanında Davut ile ona aşık öğretmen Nesrin’in aşkı 
anlatılıyordu. 

Davut rolünü dönemin yakışıklı ve ünlü aktörü şair Ercüment Behzat 
Lav üstlenmişti. Filmin ilginç yanı Atatürk’ün Meclis’te verdiği bir nut-
kun filmde yer almasıydı. 

Bu sahne Çankaya Köşkü’nde filmin kameramanı Cezmi Ar tarafından 
çekilmişti. Film büyük başarı kazandı; başarıyı perçinlemek isteyen Ni-
zamettin Nazif senaryoyu roman hâline getirip Cumhuriyet’in onuncu 
yılında Kanaat Kitabevinde bastırdı.

Filmin 50. dakikasında, Mustafa Kemal Atatürk’ün bir tören kıtasını se-
lamladığı sahne yer alır. Bu sahnede Atatürk, doğrudan kameraya bakar. 
Bu görüntü, Atatürk’ün bir sinema filminde yer aldığı ilk ve tek sahne 
olma özelliğine sahiptir. Atatürk, filmi izledikten sonra büyük beğeni-
sini dile getirmiş ve benzeri filmlerin devamının yapılmasını istemiştir.

1896’da sinemanın Osmanlı’ya ilk girişinden itibaren Birinci Dünya Sa-
vaşı sonuna kadar herhangi bir sansür uygulamasına rastlanmaz. Bu öz-
gürlük ortamı, erken dönem sinemasının çeşitli tür ve konularla kendini 
denemesine olanak sağlamıştır.

Tiyatrocular Dönemi olarak adlandırılan bu süreçte, yönetmenlik yapan 
az sayıdaki isimden biri de ünlü şair Nâzım Hikmet Ran olmuştur. O 
dönemde İpek Film’de senaryo yazarı ve yardımcı yönetmen olarak görev 
yapan Nâzım Hikmet, Muhsin Ertuğrul ile birlikte Cici Berber filminin 
yönetmenliğinde de yer almıştır. Ardından Güneşe Doğru (1937) filmiy-
le ilk ve tek bağımsız uzun metraj yönetmenlik denemesini gerçekleştir-
miştir. Filmin dekorlarını ressam Abidin Dino hazırlamış; başrollerde ise 
Ferdi Tayfur ve genç bir kadın olan Mediha rol almıştır.



117

Film, Mütareke yıllarında belleğini kaybeden bir gencin, 17 yıl sonra ge-
çirdiği bir ameliyat sonrası Cumhuriyet dönemine uyanması ve bu iki 
farklı dönemi karşılaştırarak anlamaya çalışmasını konu edinir. Bu yö-
nüyle film, sadece bireysel bir dönüşümü değil, aynı zamanda Cumhuri-
yet öncesi ile sonrası arasındaki tarihsel ve toplumsal kopuşu sinemasal 
bir anlatıya dönüştürmeyi amaçlamıştır.

Bu bölümde Türk sinemasının öncülerinden Fazlı Necip Bey’i de unut-
mamak gerekir. 1864-1932 yılları arasında yaşayan Fazlı Necip’in burada 
yer almasının en önemli nedeni Türk sinemasının ilk emektarlarından 
biri olmasıdır. Malûl Gaziler Cemiyeti yararına çekilen ve 1500 liraya 
mal edilen ve 55.000 lira hasılat sağlayıp cemiyete büyük bir gelir sağla-
yan Yusuf Ziya Ortaç’ın eserinden uygulanan Ahmet Fehim Bey’in reji-
sörlüğünü yaptığı Binnaz filminin yaratıcılarından biri Fazlı Necip’tir. 
Kurtuluş Savaşı sonrası Atatürk’ün İzmir’e girişini de filme alan kendisi-
dir. Çıkardığı Türk Hayatı dergisinde bu durumu şöyle anlatır:

“Gazi Paşa’nın İzmir’ de nasıl emsalsiz heyecanlar, alkışlar, meserret göz-
yaşlarıyla istikbal olunduğunu gördüm. Sinemalarını aldırdım.” 111

3.3. Atatürk’ün Sinemaya İlgisi ve Sinema Politikaları
Türkiye Cumhuriyeti’nin kurucusu Mustafa Kemal Atatürk, sinemayı 
yalnızca bir eğlence aracı olarak değil, aynı zamanda toplumsal bilinç ve 
kültürel dönüşümün taşıyıcısı olarak gören bir liderdi. Özellikle kome-
di türüne ve sessiz sinemanın öncüsü Charlie Chaplin’e (Şarlo) duyduğu 
hayranlık, onun sinemayla kurduğu ilişkinin samimi ve düşünsel boyu-
tunu da gözler önüne serer.

27 Temmuz 1923’te, İzmir’deki Ankara Sineması adlı salonda Chap-
lin’in Şarlo İdam Mahkûmu (�e Adventurer) adlı kısa filmini izleyen 
Atatürk, gösterimin ardından yanındakilere dönerek ünlü sinemacı Ce-
mil Filmer’e şu ifadeleri kullanmıştır:

111(Kaynak: İbrahim Şahin, Selanikli Fazlı Necip. Ankara, 2004, s.30)



118

“Cemil, hayatımda hiç bu kadar güldüğümü hatırlamıyorum. Şunu bir 
daha seyretsek olmaz mı?”

Filmin tekrar oynatılmasıyla Atatürk’ün aynı neşeyle yeniden güldüğü 
aktarılır. Bu anekdot, onun sinemaya yalnızca izleyici gözüyle değil, sana-
tın insana ve topluma kattığı değer üzerinden baktığını da gösterir.

18 Mayıs 1931’de Ankara’daki Yeni Sinema’da bu kez City Lights (Şehir 
Işıkları) filmini izleyen Atatürk, Chaplin’e duyduğu hayranlığı şu sözler-
le ifade eder:

“Bunlar, dünyanın büyük adamları. İnsanlığın ilerlemesine yardımcı olu-
yorlar.”

Atatürk’ün bir komedyen için “dünyanın büyük adamları” ifadesini kul-
lanması, sinemacıları insanlığı ilerleten kültürel rehberler olarak gördü-
ğünün açık bir göstergesidir.

Atatürk’ün izlediği filmler yalnızca yabancı yapımlarla sınırlı değildi. 
Türk yapımı filmlere ve belgesellere de özel ilgi gösterdiği bilinmektedir. 
1932 yılında çekilen Bir Millet Uyanıyor adlı filmi özel bir gösterimde 
izlediği ve özellikle Kurtuluş Savaşı’na ilişkin sahnelerde duygulandığı 
aktarılmıştır. Aynı yıl çekilen Zafer Yollarında adlı belgeselin ise savaş 
görüntüleri bakımından yetersiz bulunması üzerine, Atatürk’ün tepkisi-
ni şöyle dile getirdiği kaydedilir:

“Ben hayattayım. Millî Mücadele’ye ait filmleri tamamlayın.”

Bu söz, Atatürk’ün yakın tarihimizin sinema aracılığıyla belgelenmesine 
verdiği önemi ve bu doğrultuda yapımcılara sağladığı yönlendirici motivas-
yonu ortaya koyar.

Atatürk’ün sanata ve sanatçılara duyduğu saygıyı gösteren bir diğer anlamlı 
olay ise tiyatro sahnesinde yaşanmıştır. Bir temsile gecikmeli olarak gelen 
Atatürk, yönetmen Muhsin Ertuğrul’un perdeyi zamanında açması üzeri-
ne, protokol kurallarını ikinci plana atarak şu sözlerle özür dilemiştir:

“Oyunu durdurmayın, biz geç kaldık.”



119

Bu olay, Atatürk’ün sanatsal disipline, seyirci-sanatçı eşitliğine ve zaman 
kavramına verdiği önemi yansıtan unutulmaz anılardan biridir.

Bu bakış açısı, Atatürk’ün sinemayı yalnızca bir ulusal sanat değil, evren-
sel bir barış ve anlayış aracı olarak gördüğünü de açıkça ortaya koymak-
tadır.

3.3.1. Atatürk ve Sinemanın Eğitsel-Kültürel Gücü
Mustafa Kemal Atatürk, sinemayı yalnızca bir eğlence aracı olarak değil, 
aynı zamanda halkı eğiten, ulusal bilinci güçlendiren ve toplumsal dönü-
şümleri destekleyen güçlü bir kültürel araç olarak görüyordu. Onun bu 
bakışı, dönemin pek çok entelektüelinden ayrılır. Çünkü Atatürk, sine-
manın teknolojik bir yenilik olmasının ötesinde, toplumu modernleştir-
me misyonunda etkili bir araç olduğunu sezmişti.

Atatürk’ün bu görüşünü yansıttığı ve sıklıkla atı�a bulunulan şu sözleri 
dikkat çekicidir:

“Sinema öyle büyük bir buluştur ki, bir gün gelecek; barutun, elektriğin ve 
kıtaların keşfinden bile daha çok, dünya uygarlığının yönünü değiştireceği 
anlaşılacaktır. Sinema, dünyanın en uzak köşelerinde yaşayan insanların 
birbirlerini tanımalarını ve sevmelerini sağlayacaktır. İnsanlar arasındaki 
bakış ve düşünce farklılıklarını ortadan kaldıracak, insanlık idealinin ger-
çekleşmesine en büyük katkıyı sunacaktır.112” 

Bu söz, sinemanın evrensel barışa ve anlayışa hizmet edebileceğine duyu-
lan inancı ortaya koyarken, aynı zamanda Atatürk’ün sanata dair enter-
nasyonalist yaklaşımını da gösterir. Özellikle halkın eğitimi, çağdaşlaş-
ması ve yeni Türkiye’nin değerlerini içselleştirmesi açısından sinemanın 
işlevsel kullanımı, Cumhuriyet ideolojisinin kültürel ayağını oluştur-
muştur.

Cumhuriyet’in ilk yıllarında henüz güçlü bir yerli sinema endüstrisi ku-
rulamamış olsa da Atatürk'ün sinemaya ilişkin sözleri ve doğrudan yön-

112 Mehmet Öztürk, Cumhuriyet ve Sinema, Ankara: Kültür Bakanlığı Yay., 1998, s. 45.



120

lendirmeleri, hem yapımcıları hem de sanatçıları teşvik etmiş, sinema 
üzerine düşünen bir devlet aklının oluşmasına katkı sağlamıştır.113

Bu yaklaşım doğrultusunda özellikle tarihî filmler, belgeseller ve millî te-
maları işleyen yapımlar desteklenmiş; eğitim filmleri ve propaganda araç-
ları olarak sinema tekniklerinden faydalanılmıştır. Bu süreçte sinemanın 
bir halk okulu gibi değerlendirilmesi gerektiği düşüncesi, Atatürk’ün eği-
tim politikalarıyla da örtüşür.114 

3.3.2. Atatürk’ün Sinema Sanatına Yaklaşımı ve Estetik 
Anlayışı
Mustafa Kemal Atatürk, sinemayı yalnızca bir propaganda aracı veya eği-
tim vasıtası olarak değil, aynı zamanda çağdaş uygarlığın temel bileşen-
lerinden biri olan bir sanat dalı olarak görüyordu. Sanatın toplum üze-
rindeki dönüştürücü gücüne inanan Atatürk, sinemanın da bu bağlamda 
önemli bir rol üstlenebileceğini düşünmekteydi. Bu nedenle onun sinema 
sanatına yaklaşımı, estetik duyarlılığı ve kültürel vizyonu ile doğrudan 
bağlantılıdır.

Atatürk’ün sanat anlayışı genel olarak toplumsal fayda ilkesine dayanır. 
Ona göre sanat, halkı aydınlatmalı, düşünmeye sevk etmeli ve estetik 
duygusunu geliştirmelidir. Bu düşünce, sinema özelinde de geçerlidir. 
Atatürk, sinemanın sadece eğlence değil, aynı zamanda görgü, terbiye ve 
kültür kazandıran bir mecra olması gerektiğini savunmuştur. Nitekim 
bir konuşmasında şu ifadeyi kullanmıştır:

“Sinema, fevkalade bir keşi�ir. İnsanlığın hizmetinde büyük etkileri ola-
caktır.” 115

Bu söz, onun sinemayı salt bir teknik gelişme olarak değil, medeniyetin 
bir aracı olarak gördüğünü açıkça ortaya koyar. Estetik anlayış açısından 
bakıldığında, Atatürk’ün sinemaya yaklaşımı, millî ve evrensel değerle-
113 Aytaç Arman, “Atatürk ve Sinema”, TÜRSAK Yayınları, İstanbul, 2004, s. 12-15.
114 Bülent Vardar, Türkiye’de Sinema ve Modernleşme, İstanbul: Metis Yayınları, 2001, s. 89
115 Mustafa Kemal Atatürk’ün sinema hakkındaki sözleri için bkz. Sami Şekeroğlu, Atatürk ve Sinema, İstan-
bul: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1981, s. 15..



121

ri buluşturan bir çizgide konumlanır. Türk milletinin tarihi, folkloru, 
kahramanlıkları ve kültürel mirası onun nazarında sinema yoluyla ifade 
edilmeli; aynı zamanda dünya sinemasındaki gelişmeler de yakından iz-
lenmelidir.

Atatürk’ün yönlendirmesiyle yapılan film denemeleri (örneğin Bir Millet 
Uyanıyor) hem tarihî bilincin inşasına hem de millî estetik anlayışın olu-
şumuna katkı sunmayı hede�emiştir. Bu tür yapımların teşviki, onun sa-
natın yönlendirici gücüne olan inancını göstermektedir. Ayrıca Atatürk, 
görsel ve dramatik anlatım biçimlerinin, halk üzerindeki etkisini kavra-
mış ve sinemanın duygulara hitap eden doğasını son derece önemsemiştir.

Modernleşme sürecinde sanatın rolünü merkeze alan Atatürk, sinema-
yı hem sanatsal hem de kültürel anlamda bir ulusal bilinç üretme aracı 
olarak değerlendirmiştir. Sinemanın teknik gelişimiyle birlikte senaryo, 
oyunculuk ve sahne düzeni gibi estetik unsurların da gelişmesi gerektiği-
ne inanmış; bu doğrultuda kurumsal adımların atılmasını desteklemiştir. 
Henüz Türkiye'de sinema eğitimi kurumsal boyutta gelişmemişken dahi, 
Atatürk’ün bu yöndeki sezgileri dikkat çekicidir.

Sonuç olarak Atatürk’ün sinema sanatına yaklaşımı, sadece bir devlet 
adamının bakışı olmaktan öte, vizyon sahibi bir sanatseverin, çağdaş 
kültürle bütünleşen bir toplum yaratma idealinin yansımasıdır. Onun bu 
yaklaşımı, sonraki yıllarda Türkiye’de sinemanın gelişimine de yön vere-
cek temellerin atılmasına katkı sağlamıştır.

3.3.3. Atatürk Döneminde Sinema Üretimi ve Devletin Rolü
Cumhuriyet’in ilk yıllarında sinema sektörü, büyük oranda özel girişim-
lerin çabasıyla varlık göstermiştir. Ancak devletin bu alana ilgisiz kaldığı 
söylenemez. Aksine, Atatürk döneminde sinema üretimi doğrudan devle-
tin ideolojik, kültürel ve eğitimsel hede�eri doğrultusunda şekillendiril-
miştir. Sinema, yeni rejimin halkla doğrudan temas kurabileceği önemli 
bir araç olarak görülmüş; devlet, bu aracın üretim sürecinde çeşitli yollar-
la rol oynamıştır.



122

Atatürk’ün önderliğinde geliştirilen modernleşme politikaları, toplumu 
sadece ekonomik ve siyasi olarak değil, kültürel olarak da dönüştürmeyi 
hede�iyordu. Bu bağlamda sinema, halkı yeni rejimin değerleriyle tanış-
tırmak, ulusal kimlik inşasına katkı sunmak ve eğitici-öğretici içerikler 
sunmak için kullanılmıştır. Özellikle tarihî ve kahramanlık temalı ya-
pımların teşvik edilmesi, bu yaklaşımın somut bir göstergesidir.

Örneğin 1932 yılında Halkevlerinin kurulmasıyla birlikte, taşrada sine-
ma gösterimleri artırılmış ve eğitim amaçlı filmler halka ulaştırılmıştır. 
Halkevleri, film gösterimleri yoluyla hem eğitici içerik sunmuş hem de 
kültürel birikimi artırmayı hede�emiştir. 116

Devlet, sinema üretimini yönlendirmek adına bazı kurumsal adımlar 
da atmıştır. 1934 yılında kurulan ve Başbakanlığa bağlı olarak faaliyet 
gösteren Matbuat Umum Müdürlüğü (Basın Yayın Umum Müdürlüğü), 
sinema dahil tüm görsel medya ürünlerinin denetiminden ve yönlendi-
rilmesinden sorumlu bir yapıydı. Bu kurum, aynı zamanda film ithalatı 
ve yerli yapımların izin süreçlerini de kontrol ediyordu. Bu yönüyle dev-
let, sinema üretimini hem destekleyici hem de düzenleyici bir çerçevede 
ele almıştır.

Bu dönemde devlet destekli sinema üretimlerinin en önemli örneklerin-
den biri, Muhsin Ertuğrul’un yönettiği Bir Millet Uyanıyor (1932) ad-
lıfilmdir. Film, Türk Kurtuluş Savaşı’nın başlangıç sa�asını anlatırken, 
aynı zamanda ulusal bir bilinç oluşturma amacını da taşır. Yapım süreci 
boyunca devletin çeşitli kanallarla projeye destek verdiği bilinmektedir. 
Bu örnek, devletin sinema aracılığıyla nasıl bir “geçmiş anlatısı” inşa et-
meye çalıştığını göstermesi bakımından önemlidir.117

Öte yandan, Atatürk döneminde sinema üzerinde sansür uygulamaları 
da söz konusudur. Ancak bu sansür, daha çok ahlaki, millî ya da ideolo-
jik değerlerle bağdaşmayan içeriklerin engellenmesine yönelikti. Yabancı 
filmler de bu sansür süzgecinden geçirilerek kamuya sunulurdu. 
116 Melis Behlil, Türk Sineması Tarihi, İstanbul: Hayalperest Yayınları, 2013, s. 44.
117 Ali Özuyar, Atatürk ve Sinema: Belgelerle Bir Dönemin Sinema Politikası, İstanbul: Türkiye İş Bankası 
Kültür Yayınları, 2015, s. 93.



123

118 Burcu Alkan, Ulus, İmge, Bellek: Erken Cumhuriyet Döneminde Görsel Kültür ve Sinema, Ankara:
Dipnot Yayınları, 2018, s. 60.

Bu durum, devletin sinema üretimini yalnızca desteklemekle kalmayıp, 
toplumsal etkilerini kontrol etme çabası içinde olduğunu gösterir.

Sonuç olarak Atatürk dönemi, sinemanın bir sanat ve iletişim aracı olarak 
devlet politikalarıyla ilk kez sistematik şekilde ilişkilendiği bir devredir. 
Sinemanın kamu yararına bir alan olarak görülmesi, üretimin sadece eko-
nomik değil aynı zamanda ideolojik bir faaliyet olarak değerlendirilmesi-
ne neden olmuştur. Bu yaklaşım, Cumhuriyet’in kültürel inşa sürecinde 
sinemaya verilen önemin bir yansımasıdır.

3.3.4. Atatürk’ün Sinema Üzerinden Toplumla Kurduğu 
İletişim
Atatürk, halkla doğrudan ve etkili iletişim kurmanın yollarını ararken, 
dönemin en güçlü görsel-işitsel araçlarından biri olan sinemayı bilinçli 
biçimde kullanmayı tercih etmiştir. Sinema hem Atatürk’ün şahsi itibarı 
hem de Cumhuriyet ideallerinin geniş kitlelere ulaştırılması bakımından 
stratejik bir konumda değerlendirilmiştir.

Öncelikle Atatürk’ün, kamusal görünürlüğünü artırmak için sinema 
araçlarını kullandığı görülmektedir. Bu çerçevede, onun günlük yaşa-
mından, resmî törenlerinden ya da yurt gezilerinden çekilen görüntüler, 
özel olarak derlenerek sinema salonlarında halka sunulmuştur. Bu görün-
tülerde Atatürk, halkla iç içe, modern bir lider profili çizer. Atatürk’ün 
filmle kayda alınması, sadece onun bireysel varlığını değil, aynı zamanda 
yeni rejimin temsil ettiği değerlere olan halk desteğini de pekiştirme işle-
vi görür. Bu kayıtlar, aynı zamanda Atatürk’ün “tarihsel bir figür” olarak 
inşa edilmesinin önemli bir parçasıdır.118

Bu dönemde belgesel sinema, halkla iletişimde en fazla kullanılan tür-
lerden biri olmuştur. Zafer Yollarında, İzmir Zaferi, Cumhuriyet Bay-
ramı Törenleri, Trakya Manevraları gibi filmler, hem dönemin önemli 
gelişmelerini kayda geçirmiş hem de bu gelişmeleri geniş halk kitlelerine 



124

ulaştırarak bir çeşit görsel tarih yazımı işlevi görmüştür.119 Bu filmler sa-
yesinde, halk yalnızca bilgilendirilmemiş; aynı zamanda Cumhuriyet’in 
başarıları görsel olarak kanıtlanmış ve yüceltilmiştir.

Atatürk, halkla iletişim kurarken sinemanın duygusal etkileyiciliğine 
de önem vermiştir. Duygulara hitap eden görsel dilin, yazılı veya sözlü 
anlatımlardan daha güçlü bir etki yaratabileceğini fark eden Atatürk, si-
nemanın bu yönünü özellikle önemsemiştir. Bunun bir sonucu olarak, tö-
renler, anma günleri ve ulusal bayramlar, sık sık sinema aracılığıyla kayda 
geçirilmiş ve kamuya sunulmuştur. Böylece hem bir ulusal hafıza oluştu-
rulmuş hem de Atatürk’ün liderliği, halk nezdinde pekiştirilmiştir.

Atatürk’ün sinemayla toplum arasında kurduğu bu iletişim hattı, yal-
nızca yukarıdan aşağıya bir mesaj iletimi değildir. Aynı zamanda halkın 
rejime olan bağlılığını görsel olarak yeniden üretme ve meşrulaştırma ça-
basıdır. Bu yönüyle sinema hem sembolik bir mecraya dönüşmüş hem de 
Atatürk’ün modern liderlik tarzının bir uzantısı haline gelmiştir.

Sonuç olarak Atatürk, sinemayı sadece bir sanat veya propaganda aracı 
olarak değil, aynı zamanda toplumu şekillendirme ve yönlendirme imkâ-
nı sunan modern bir iletişim biçimi olarak görmüştür. Onun halkla kur-
duğu ilişki, doğrudan temasın ötesine geçmiş; sinema aracılığıyla hem 
kalıcı bir iz bırakmış hem de Cumhuriyet’in anlatısını kolektif hafızaya 
yerleştirmiştir.

3.3.5. Genel Değerlendirme: Sinema, Kültür ve Atatürkçü 
Modernleşme
Atatürk Dönemi, Türkiye’de sinemanın yalnızca bir eğlence aracı ola-
rak değil, aynı zamanda kültürel, ideolojik ve pedagojik bir aygıt olarak 
değerlendirildiği bir sürece işaret eder. Bu dönemde sinema, Atatürkçü 
modernleşmenin temel hede�eriyle doğrudan bağlantı kurmuş; ulusal 
kimliğin yeniden inşasında, yeni rejimin değerlerinin yaygınlaştırılma-

119 Giovanni Scognamillo, Türk Sinema Tarihi, İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2003, s. 32.



125

sında ve halkla doğrudan bir iletişim kurulmasında etkin bir araç olarak 
kullanılmıştır.

Mustafa Kemal Atatürk, sinemayı hem bir estetik ifade biçimi hem de 
toplumsal dönüşümün motoru olarak görmüştür. Sanata ve kültüre olan 
yaklaşımı, halkı bilinçlendirme ve medeniyet seviyesini yükseltme amacı 
taşırken, sinema bu hede�erin gerçekleştirilmesinde stratejik bir rol oy-
namıştır. Sinemanın görsel gücü ve duygulara hitap eden doğası, özellikle 
okuryazarlık oranının düşük olduğu bir toplumda, etkili bir eğitim ve 
bilinçlendirme aracı olarak değerlendirilmiştir.

Devlet, sinema üretiminde doğrudan rol oynayarak hem içerik üretimini 
yönlendirmiş hem de kurumlar aracılığıyla sinema faaliyetlerini denet-
lemiştir. Bu yönüyle sinema, bir yandan devlet destekli bir kültür politi-
kasının parçası haline gelirken; diğer yandan, yeni rejimin meşruiyetini 
pekiştiren bir “resmî anlatı”ya da zemin hazırlamıştır. Özellikle Halkev-
leri ve Basın Yayın Umum Müdürlüğü gibi kurumlar, sinemanın geniş 
kitlelere ulaşmasında ve kültürel misyonunun gerçekleştirilmesinde kri-
tik roller üstlenmiştir.

Atatürk’ün sinema aracılığıyla halkla kurduğu iletişim, liderin toplumla 
olan ilişkisini yalnızca sözlü ya da yazılı mesajlarla sınırlı tutmadığını; 
aynı zamanda görsel temsile dayalı bir siyasal iletişim stratejisi benimse-
diğini de göstermektedir. Onun yurt gezileri, askerî tatbikatlar, resmî tö-
renler gibi anların filme alınması ve kamuya sunulması, hem bireysel bir 
liderlik imajı yaratmış hem de kolektif hafızayı şekillendirmiştir.
Sonuç olarak Atatürk dönemi, sinemanın Türkiye’de devlet eliyle hem 
kültürel bir araç hem de siyasal bir temsil mecrası olarak yapılandırıldığı 
kurucu bir evredir. Bu dönem, aynı zamanda sinema-siyaset ilişkisini an-
lamak bakımından tarihsel bir eşik teşkil eder. Atatürk’ün sinemaya dair 
vizyonu, yalnızca kendi çağı için değil, ileriki kuşaklar için de sanata ve 
kültüre yaklaşımda rehberlik edebilecek niteliktedir.



126

GÖLGEDEN SAHNEYE: TİYATRONUN  
CUMHURİYET’LE AYDINLANAN YÜZÜ

Cumhuriyet, yalnızca bir rejim değişimi değil, bir akıl devrimiydi; alfa-
benin, takvimin, kıyafetin değiştiği bu çağda, zihinler de yepyeni sahne-
lerde yeni roller üstlenmeye çağrıldı. Atatürk’ün düşünde, bir milletin 
uyanışı yalnız meydanlarda değil, sahnede de yankılanmalıydı. 

Tiyatro, onun gözünde bir aynaydı: Toplum, burada hem kendini görür 
hem kendine dönüşürdü. Ancak bu parlak sahnelere giden yol, asırlık göl-
gelerin ve kahvehane anlatılarının içinden geçiyordu. Şimdi o yolculuğa 
çıkma zamanı; Karagöz’ün perdesinden, meddahın bastonundan başla-
yarak, sahnenin nasıl milletin vicdanına dönüştüğüne tanıklık edeceğiz.

1. Gelenekselden Moderne: Türk Tiyatrosunun Tarihsel 
Serüveni
Osmanlı toplumunda modern anlamda tiyatro ortaya çıkmadan önce, 
halkın eğlence ve temsil ihtiyacı geleneksel seyirlik oyunlarla karşılanı-
yordu. Bu oyunlar genellikle güldürü ve hiciv unsuruna dayanıyor, söz-
lü geleneğin ürünü olarak doğaçlama icra ediliyordu. Başlıca geleneksel 
Türk tiyatrosu türleri şunlardı:

• Karagöz ve Hacivat (Gölge Oyunu): İki boyutlu figürlerin (tasvirle-



127

rin) bir perde arkasında ışık yardımıyla yansıtılarak oynatıldığı, kar-
şılıklı konuşma ve taklide dayalı gösteriler. Karagöz oyunu, özellikle 
ramazan gecelerinde halkın en sevdiği eğlencelerden biriydi; her ak-
şam farklı bir hikâye sahnelenir ve bu gölge oyunları ramazan gelene-
ğiyle özdeşleşirdi. 

• Orta Oyunu: Sahne veya dekor gerektirmeden, izleyiciyle çevrili bir 
alanda (palanga denilen meydanda) oynanan doğaçlama komedi oyu-
nuydu. Kavuklu ve Pişekâr gibi tipik karakterlerin karşılıklı diyalog 
ve taklitleri üzerine kurulurdu. Orta oyunu, Türk commedia dell’ar-
te’si olarak da anılır ve günlük hayatı hicveden temalarıyla halkın bü-
yük ilgisini çekerdi.

• Meddah: Tek kişinin sergilediği hikâye anlatma sanatıydı. Meddah, 
baston ve mendilden ibaret aksesuarlarıyla kahvehane gibi mekân-
larda farklı karakterleri 
canlandırarak öyküler 
anlatırdı. Taklit yetene-
ği ve doğaçlama gücüy-
le meddahlar, şehirdeki 
güncel olaylardan tarihi 
menkıbelere uzanan ge-
niş bir yelpazede seyirciyi 
hem eğlendirip hem dü-
şündürürdü.

Bu geleneksel tiyatro türleri, Osmanlı coğrafyasındaki farklı kültür ve 
dillere sahip halkların da katkılarıyla zenginleşmişti. İçerikleri genellikle 
günlük yaşamdan sahneler, sosyal hiciv, güldürü ve halk hikâyeleri üzeri-
ne kuruluydu. Saray çevresinde de benzeri eğlenceler bulunmakla birlikte 
(örneğin sarayda kukla gösterileri veya meddah hikâyeleri), asıl itibarıyla 
Karagöz, Ortaoyunu ve Meddah gösterileri halk arasında yaygın olan ti-
yatro biçimleriydi.
 
19. yüzyıla gelindiğinde bu geleneksel formlar, Osmanlı toplumunun ti-



128

yatro ihtiyacını karşılamaya devam etse de Batı tarzı tiyatronun ortaya çı-
kışıyla bir dönüşüm süreci başlayacaktı. Geleneksel ortaoyunu sanatçıları, 
Batı etkisine uyum sağlamak amacıyla sahnede oynanan ancak yine yazılı 
metne dayanmayan tulûat oyunlarına yöneldiler. Bu tulûat tiyatrosunda, 
ortaoyunu üslupları korunarak çoğunlukla popüler Batı komedilerinin 
konuları doğaçlama şekilde sahneleniyor ve böylece geleneksel tiyatrodan 
modern tiyatroya bir geçiş köprüsü oluşuyordu.

1.1. Tanzimat Dönemi: Osmanlı’da Batılı Tiyatronun 
Doğuşu
1839’da Tanzimat Fermanı’nın ilanıyla Osmanlı İmparatorluğu’nda Ba-
tılılaşma dönemi resmen başladı. Bu dönemde kültür sanat faaliyetleri 
arasında özellikle tiyatro ön plana çıktı. Osmanlı yönetimi, bir yandan 
sarayda yabancı tiyatro topluluklarını ağırlayarak Batı tarzı temsilleri 
başlatırken, diğer yandan saray dışındaki tiyatro girişimlerini de teşvik 
etti.  

19. yüzyıl ortalarında İstanbul’da peş peşe tiyatro binaları kurulmaya 
başlandı. İlk tiyatro binası, Galatasaray civarında Venedikli bir girişimci 
olan Jüstinyen tarafından açılan Fransız Tiyatrosu idi; ikincisi ise 1844’te 
Beyoğlu’nda inşa edilen ünlü Naum Tiyatrosu oldu.
 Naum Tiyatrosu, işletmecisi Mihail Naum’un adını taşıyordu ve İstiklal 
Caddesi üzerinde, bugünkü Çiçek Pasajı’nın bulunduğu yerde konum-
lanmıştı. Açıldığı dönemde İtalyan ve Fransız opera ve tiyatro eserlerini 
sahnelediği için öncelikle İstan-
bul’un gayrimüslim elit tabakasına 
ve yabancı izleyicilere hitap ediyor-
du. Zamanla Sultan Abdülmecid’in 
tiyatroya ilgisi ve cömert desteği sa-
yesinde Osmanlı bürokratları ve ay-
dınları da Naum’a rağbet gösterme-
ye başladı. Dönemin en gözde opera 
ve operetleri burada sahneleniyor, 
Avrupa’da yeni sahnelenen bir eser Naum Tiyatrosu



129

kısa sürede İstanbul seyircisiyle buluşabiliyordu. Örneğin Verdi’nin Il 
Trovatore operası, Roma’daki dünya prömiyerinden sadece 10 ay sonra 
(18 Kasım 1853’te) Naum Tiyatrosu’nda sahnelenmişti.

1857’de tiyatronun, Dolmabahçe Gazhanesi’nden çekilen hat ile havagazı 
aydınlatmaya kavuşması İstanbul için bir ilkti; salonun bu denli parlak 
bir ışığa kavuşması ve cephesine konulan Osmanlı arması uzun süre İs-
tanbul’da dilden dile konuşuldu. Sultan Abdülaziz de Naum Tiyatro-
su’nu himaye edenler arasındaydı; 1868’de İtalya krallığının kuruluş yıl 
dönümü vesilesiyle düzenlenen temsili izleyip çok beğenmiş, sanatçılara 
1.000 lira “ihsanda bulunarak” onları onurlandırmıştı.

Bu parlak dönemine rağmen Naum Tiyatrosu’nun ömrü kısa oldu: 5 
Haziran 1870’te Beyoğlu’nda çıkan Büyük Yangın’da tamamen yanarak 
tarih sahnesinden silindi. Bugün Çiçek Pasajı’nın girişindeki kadın hey-
kelleri ve saat, Naum Tiyatrosu’ndan geriye kalan birkaç hatıra olarak ori-
jinal yerinde durmaktadır.  

Tanzimat Dönemi'nde tiyatro faaliyetleri, yalnız saraydaki elit gösteriler-
le sınırlı kalmadı. Halk kesiminin de tiyatro ile tanışması, daha ziyade 
Osmanlı vatandaşı gayrimüslim sanatçıların girişimleri sayesinde gerçek-
leşti. Özellikle Osmanlı Ermenileri, modern tiyatronun yerleşmesinde 
öncü rol oynadılar.  

1850’lerden itibaren Ermeni tiyatro toplulukları İstanbul’da hem Er-
menice hem de Türkçe oyunlar sahnelemeye başladı. Bu çabalardaki en 
önemli isimlerden biri, Osmanlı tiyatro tarihine Güllü Agop adıyla geçen 
Hagop Vartovyan idi. 

Güllü Agop, tiyatroya önce Ermenice oyunlarla adım attı; Gedikpaşa’da-
ki eski bir sirk binasını tiyatroya dönüştürerek 1860’ların ortalarında 
oyunlar sahnelemeye başladı. Gündüzleri inşaat işçiliği yapıp geceleri 
oyunculuk yapan bu idealist sanatçı, hatta Beylerbeyi Sarayı inşaatında 
çalışırken gösterdiği başarıdan dolayı Sultan Abdülaziz’den 500 altın 



130

ödül almış ve rivayete göre bu parayla Gedikpaşa Tiyatrosu’nu onarmıştır.

Gedikpaşa Tiyatrosu’nda başlarda Ermenice temsiller verilirken, Güllü 
Agop kısa sürede Osmanlı Türkçesiyle oyunlar sahnelemeye yöneldi. 16 
Nisan 1868’de Ermenice bir piyes olan “Sezar Borjiya”yı Türkçeye çe-
virtip sahnelemesi büyük başarı kazandı; Türkçe oyunların seyirciden 
gördüğü yoğun ilgi üzerine topluluk Üsküdar’da Aziziye Tiyatrosu’nda 
gösteriler yapmaya, oradan da Kadıköy ve Beyoğlu’nda turnelere başladı. 

Halkın Türkçe tiyatroya gösterdiği bu 
ilgi, Osmanlı yönetiminin de dikkatini 
çekmişti. Sadrazam Ali Paşa’nın teşvi-
kiyle Güllü Agop, 1870 yılında saraydan 
İstanbul’da on yıl süreyle Türkçe oyun 
sahneleme tekelini resmen elde etti. Bu 
imtiyaz mukavelesi, Osmanlı sarayı ile 
özel bir tiyatro topluluğu arasında yapı-
lan ilk resmî anlaşmaydı.

Anlaşmaya göre Güllü Agop, belirli sü-
reler içinde İstanbul’un çeşitli semtle-
rinde yeni tiyatro binaları açacak ve her 
yıl Üsküdar’da en az 30, İstanbul (Su-
riçi) ve Galata tarafında 50 temsil vere-
cekti.  Ayrıca geliri düşük izleyiciler için 
zaman zaman ücretsiz temsiller düzenleyerek tiyatro zevkini geniş halk 
tabakalarına yayması istenmişti. Topluluğun ismi bu dönemde Osman-
lı Tiyatrosu (Tiyatro-yi Osmânî) olarak anılmaya başladı ve Müslüman 
kadın seyircilerin de oyunları izleyebilmesi için tiyatro salonlarında özel 
bölümler ayrıldı. 

Osmanlı Tiyatrosu, repertuvarına Türkçe oyunları hızla dahil ederek 
modern Türk tiyatrosunun temelini attı. Güllü Agop’un girişimiyle Şina-
si, Namık Kemal, Ahmet Mithat Efendi, Şemsettin Sami gibi dönemin 
önde gelen Osmanlı yazarlarının kaleme aldığı yeni eserler sahnelendi.  

Güllü Agop'un Kumpanyasına
Ait Oyun Afişi



131

Ahmed Vefik Paşa’nın Molière uyarlamaları veya Teodor Kasap’ın vod-
villeri gibi Batı’dan adapte eserler de Osmanlı Tiyatrosu aracılığıyla geniş 
kitlelere ulaştı. Başlangıçta geleneksel tiyatronun güldürü ağırlıklı mira-
sının etkisiyle daha çok komedi türünde eserler sergilendi; konular ge-
nellikle aile hayatı, gençlerin eğitimi, batıl inançlar, vatan sevgisi ve Batı 
hayranlığı gibi temalar etrafında dönüyordu.

Örneğin Şinasi’nin Şair Evlenmesi (1860’larda yazılmış bir töre kome-
disi) ve Direktör Ali Bey’in Ayyar Hamza gibi uyarlama komedileri bu 
dönemde sahneye konan ilk Türkçe eserler arasındaydı.
Batılı tarzda yazılan ilk ciddi dram eserlerinden biri, Namık Kemal’in 
kaleme aldığı Vatan Yahut Silistre idi. Bu dört perdelik vatanperverlik 
dramı, Güllü Agop’un Gedikpaşa Tiyatrosu topluluğu tarafından 1 Ni-
san 1873’te ilk kez sahnelendi.120 

Oyun, Silistre kuşatmasında gönüllü savaşan gençlerin hikâyesini anla-
tarak izleyenlerde büyük bir coşku ve vatanseverlik duygusu uyandırdı.

İlk temsilde salon tıklım tıklım dolmuş, seyirciler oyunun bitiminde aya-
ğa fırlayarak “Yaşasın vatan!”, “Yaşasın millet!”, “Yaşasın Namık Kemal!” 
diye bağırıp tezahürat yapmışlardı. Temsilden sonra büyük bir kalabalık, 
oyunun yarattığı heyecanla İbret gazetesi idarehanesine kadar yürümüş 
ve Namık Kemal’e te-
şekkürlerini sunan bir 
mesaj bırakmışlardı.  Er-
tesi gün İbret gazetesi, 
oyunda ve sonrasında 
yaşanan bu olağanüstü 
sahneleri anlatan yazı-
larla çıktı. Halkın genel 
talebi üzerine Vatan Ya-
hut Silistre oyunu 3 Ni- Tepebaşı'nda Namık Kemal'in "Vatan Yahut Silistre" 

Adlı Oyununu Seyredenler
120 [Aydın İnsel, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Modernleşme Sürecinde Türk Tiyatrosu, İstanbul: Mitos Boyut 
Yayınları, 2001, s. 57. Ayrıca bkz. Metin And, Türk Tiyatrosu Tarihi 1839–1923. Ankara: İnkılâp Kitabevi, 
1972, s. 138-141.]



132

san akşamı yeniden sahnelendi ve aynı coşkulu atmosfer tekrar yaşandı. 
Seyircilerin yüksek sesle dile getirdiği “murad” kelimesi (“Allah bizlerin 
muradını versin, biz muradımızı isteriz.” şeklinde) o sırada tahttaki Sul-
tan Abdülaziz’e bir gönderme olarak algılanmış, halkın veliaht Murad 
Efendi’yi tahta çıkarma arzusunu ima ettiği düşünülmüştü. Nitekim, 
Namık Kemal ve bazı arkadaşları bu temsilden hemen sonra hükûmet 
aleyhine kışkırtma yaptıkları gerekçesiyle tutuklandılar.
 
İbret gazetesinin oyunu öven ve yöneticileri eleştiren yayınları da hükû-
meti kızdırmıştı; 5 Nisan 1873’te İbret süresiz kapatıldı.121 Akabinde Na-
mık Kemal ve dört arkadaşı herhangi bir mahkeme olmaksızın sürgüne 
gönderildi. “Vatan Yahut Silistre” oyununun yazarı Namık Kemal Ma-
gosa’ya, gazeteci Ahmet Mithat Efendi ve diğerleri farklı yerlere sürgün 
edildi. Bu olay, Osmanlı’da tiyatronun toplumsal ve siyasi etkisini göste-
ren çarpıcı bir dönüm noktasıdır.

Baskılara rağmen, Güllü Agop’un Osmanlı Tiyatrosu kumpanyası her-
hangi bir cezaya uğramadı ve “Vatan Yahut Silistre” piyesi sahnelenmeye 
devam etti; hatta bir süre sonra sarayda Sultan Abdülaziz’in huzurunda 
bile iki kez oynandı.

Namık Kemal her ne kadar sürgüne gitmiş olsa da oyunu halktan yo-
ğun ilgi görmeye devam etti. Gazeteci Ebüzziya Tevfik’in 21 Mayıs 1908 
tarihli bir mektubunda aktardığına göre, “Vatan Yahut Silistre” İstan-
bul’da ilk iki ayda 47 defa sahnelenmiş, sonraki üç yıl içinde İstanbul’un 
yanı sıra İzmir, Selanik gibi şehirler dahil toplam 500 temsil sayısına ulaş-
mıştı.122 

Bu rakamlar, o dönemin koşullarında inanılması güç bir seyirci beğenisi-
ni gösterir. Piyesin gördüğü bu büyük ilgi, başka yazarları da oyun yazma-
ya teşvik etti ve böylece Türk tiyatro edebiyatı hızla zenginleşti. 

121 [Metin And, Türk Tiyatrosu Tarihi 1839–1923, Ankara: İnkılâp Kitabevi, 1972, s. 139–140. Ayrıca bkz.
Şerif Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri: 1895–1908, İstanbul: İletişim Yayınları, 1994, s. 58–59.]
122 Metin And, Türk Tiyatrosu Tarihi 1839–1923, Ankara: İnkılâp Kitabevi, 1972, s. 140. Ayrıca bkz.
Ebüzziya Tev�k, “Namık Kemal Hakkında”, Servet-i Fünun, 21 Mayıs 1908



133

1.2. II. Abdülhamid Dönemi ve Meşrutiyet Yılları
1876’da Sultan II. Abdülhamid’in tahta çıkması ve 1878’de Meclis-i 
Mebusan’ın kapatılmasıyla Osmanlı’da siyasi alanda olduğu gibi sanat-
ta da daha muhafazakâr ve kontrollü bir dönem başladı. Abdülhamid 
Dönemi’nde tiyatro tamamen yasaklanmasa da sıkı bir sansür uygulan-
maya başlandı. Özellikle siyasi içerikli veya aşırı milliyetçi oyunlar sah-
nelenemiyor, tiyatro toplulukları daha ziyade zararsız konulu dramlar, 
komediler ve operetlerle faaliyetlerini sürdürüyordu. Bu dönemde Güllü 
Agop gibi bazı önemli figürler saray himayesine alındı; Agop Vartovyan 
1882’de bizzat Sultan’ın emriyle sarayın Mızıka-yı Hümâyun birimine 
dahil edilerek sarayda ikamet etmeye başladı. Böylece Osmanlı Tiyatrosu 
kumpanyası dağılma sürecine girdi; Gedikpaşa Tiyatrosu bir süre sonra 
kapandı ve tiyatro faaliyetleri İstanbul’da farklı topluluklar eliyle devam 
etti.123 

1880’ler ve 90’lar boyunca İstanbul’da Şehzadebaşı, Direklerarası gibi 
semtlerde özel tiyatro toplulukları ve tulûat kumpanyaları boy gösterdi. 
Özellikle ramazan ayında Direklerarası’nda kurulan geçici sahnelerde or-
taoyunu geleneğinden beslenen meddahlar, Naşit Bey, Küçük İsmail, Kel 
Hasan gibi ünlü tuluat sanatçıları halkı eğlendirmeye devam ettiler.

Bu sanatçılar güldürü yoluyla toplumsal eleştiriyi sürdürseler de oyun-
larında doğrudan politik göndermeler yapmaktan kaçınıyorlardı çünkü 
sansür mekanizması son derece tetikteydi. Yine de bu yıllarda tiyatro, 
İstanbullular için vazgeçilmez bir eğlence olmaya devam etti. Dönemin 
anılarına bakılırsa, Direklerarası’nda ramazan eğlenceleri kapsamında 
sahnelenen oyunlarda izleyiciler meddahın anlattığı esprilere kahkaha-
larla gülerken, bir yandan da polis hafiye memurları oyunları izleyip her-
hangi bir sakıncalı ifade olup olmadığını denetlerdi. 

1908’de II. Meşrutiyet’in ilanıyla birlikte Osmanlı’da birçok alanda ya-
şanan hürriyet havası, tiyatro dünyasına da bir canlanma getirdi. Sansür 

123 Metin And, Türk Tiyatrosu Tarihi 1839–1923, Ankara: İnkılâp Kitabevi, 1972, s. 151–153. Ayrıca bkz. 
Sevda Şener, Cumhuriyet'ten Günümüze Türk Tiyatrosu, Ankara: Dost Kitabevi, 1990, s. 29.



134

bir ölçüde gevşetildi, özgürlük ve hürriyet temalarını işleyen yeni oyunlar 
yazıldı. Özellikle Müslüman Türk tiyatro toplulukları bu dönemde yay-
gınlaştı ve görünürlük kazandı. Öncesinde sahne arkasında veya ikinci 
planda kalan Müslüman oyuncular, yeni dönemde kendi topluluklarını 
kurmaya veya var olan kumpanyalarda daha aktif roller almaya başladılar. 
Örneğin Nâşit Tiyatrosu ve Millet Tiyatrosu gibi adlarla anılan gruplar, 
İstanbul’un farklı semtlerinde oyunlar sergiledi.

Meşrutiyet’in en önemli miraslarından biri, Darülbedayi-i Osmanî (gü-
nümüzde İstanbul Şehir Tiyatroları) adlı sürekli bir tiyatro ve konservatu-
var kurumunun kurulması oldu. İstanbul Şehremini (Belediye Başkanı) 
Cemil Paşa’nın (Topuzlu) girişimleriyle 1914 yılında belediye bünyesinde 
kurulan Darülbedayi, Osmanlı’da ilk konservatuvar niteliğini taşıyordu. 
Kuruluş amacı: Batı tarzı tiyatro sanatını kurumsallaştırmak ve sahne 
sanatları eğitimi vermekti. Kurum hem tiyatro topluluğu hem konserva-
tuvar niteliği taşıyan ilk devlet destekli oluşumdu.124 

Şehremini, bu kurumun kuruluşu için belediye meclisinden o dönem için 
muazzam bir bütçe (3000 altın lira) ayırttı ve Şehzadebaşı’ndaki Letafet 
Apartmanı’nı konservatuvara tahsis etti. Paris Odeon Tiyatrosu müdü-
rü ünlü Fransız tiyatro adamı André Antoine, hem tiyatro hem müzik 
eğitimi verecek bu okulu yapılandırmak üzere İstanbul’a davet edildi ve 
Haziran 1914’te İstanbul’a gelerek okulun programını hazırladı.
“Konservatuvar” yerine Osmanlıca “güzellikler evi” anlamına gelen Da-
rülbedayi ismi, Namık Kemal’in oğlu Ali Ekrem Bey’in önerisiyle be-
nimsendi. Tiyatro bölümü için edebiyat, fonetik, diksiyon, dram (traged-
ya ve komedya), dans, adab-ı muaşeret (görgü) ve hatta eskrim dersleri bile 
müfredata konuldu. 

Okula ilk başvuruda bulunan 197 kişi arasında, 8 kadın oyuncu adayı 
(çoğu Ermeni asıllı aktrisler) ile birlikte Muhsin Ertuğrul, Ali Naci, Pe-
yami Safa, Halit Fahri, Ahmet Muvahhit, Fikret Şadi, Raşit Rıza gibi 
sonradan Türk kültür hayatında önemli yer edinecek isimler vardı. Ne 

124 Metin And, Türk Tiyatrosu Tarihi 1839–1923, Ankara: İnkılâp Kitabevi, 1972, s. 205–208. Ayrıca bkz.
Sevda Şener, Cumhuriyet'ten Günümüze Türk Tiyatrosu, Ankara: Dost Kitabevi, 1990, s. 33–34. Ayrıca bkz.
Metin And, Darülbedayi’nin 50 Yılı, İstanbul: İstanbul Belediyesi Yayını, 1964.]



135

var ki 1914’te I. Dünya Savaşı’nın patlak vermesi ve Osmanlı’nın Fran-
sa’ya karşı savaş durumunda olması nedeniyle André Antoine ülkesine 
dönmek zorunda kaldı; Darülbedayinin resmî açılışı ve düzenli temsiller 
vermesi savaş sonrasına kaldı. 

Savaş yıllarında Darülbedayi, okul hüviyetini koruyarak eğitim faaliyet-
lerini kısıtlı da olsa sürdürdü ve ilk oyunlarını 1916’dan itibaren sahne-
lemeye başladı. Kurumun tam anlamıyla bir şehir tiyatrosuna dönüşmesi 
Cumhuriyet’ten hemen önce ve sonrasında gerçekleşecekti. 1920’lerin 
başında Darülbedayi kadrosuna katılan Muhsin Ertuğrul, yurt dışında 
edindiği tiyatro ve sinema tecrübesini buraya taşıdı. 

Osmanlı’nın son yıllarında Darülbedayide sahneye çıkan Afife Jale, Türk 
tiyatro tarihinde sahneye çıkan ilk Müslüman kadın oyuncu olarak anı-
lır.

Afife Jale, 1920 yılında (henüz Osmanlı saltanatı sürerken) Darülbedayi-
de sahnelenen “Yamalar” adlı oyunda “Emel” karakterini canlandırarak 
o döneme dek sahneye çıkması yasak olan Müslüman kadınlar için bir 
çığır açtı. 125

Ne var ki Afife’nin bu öncülüğü kolay olmadı. Oyunlarının ardından 
polis tarafından defalarca tutuklanmak istendi, 
sahne arkasında saklanarak veya seyircilerce ko-
runarak kaçmak zorunda kaldı.  Nitekim 1921’de 
Osmanlı hükûmetinin yayımladığı bir bildiriyle 
Müslüman kadınların sahneye çıkması tekrar ya-
saklandı ve Afife Darülbedayi kadrosundan çıka-
rıldı.126

 
Tüm bu zorluklara rağmen Afife Jale ismi, Türk 
kadınının tiyatro sahnesinde var olma mücadele-

125 Metin And, Türk Tiyatrosu Tarihi 1839–1923, Ankara: İnkılâp Kitabevi, 1972, s. 215. Ayrıca bkz. Suat
Uçan. A�fe Jale: Türk Tiyatrosunun İlk Müslüman Kadın Oyuncusu, İstanbul: Mitos Boyut Yayınları, 2000,
s. 43–45.]
126 Suat Uçan, A�fe Jale: Türk Tiyatrosunun İlk Müslüman Kadın Oyuncusu, İstanbul: Mitos Boyut Yayın-
ları, 2000, s. 47–50. Ayrıca bkz. Metin And, Türk Tiyatrosu Tarihi 1839–1923, Ankara: İnkılâp Kitabevi,
1972, s. 216.]



136

sinin ve tiyatronun toplumsal dönüşümdeki öneminin bir sembolü hâli-
ne geldi. Onun anısı, Cumhuriyet döneminde kadın oyuncuların özgür-
ce sahne alabilmesine ilham kaynağı oldu. 

Özetle, Osmanlı’nın son döneminde tiyatro, geleneksel ile modernin 
buluştuğu, toplumsal değişimin yansıtıldığı bir alan olarak Türk tarihi 
açısından büyük önem taşır. Tiyatro sahnesi, imparatorluğun çöküşe gi-
den yıllarında halkın duygularını, modernleşme çabalarını ve siyasi fi-
kirlerini ifade ettiği bir mecra hâline geldi. Gerek resmî teşvikler gerekse 
özel girişimlerle gelişen tiyatro, edebiyat ve sanat dünyamıza yeni isimler 
kazandırdı; toplumsal uyanışın bir parçası oldu. Bu miras, Osmanlı’dan 
Cumhuriyet’e kültürel geçişi sağlamış ve modern Türk tiyatrosunun te-
mel taşlarını döşemiştir.

2. Cumhuriyet’in İlk Yılları: Ulusal Kimlik ve Tiyatro 
1923’te Türkiye Cumhuriyeti’nin ilanıyla birlikte, tiyatro sanatında da 
yeni bir döneme girildi. Yeni devlet, ulusal kimlik oluşturma ve modern 
bir toplum inşa etme hede�erinde tiyatronun güçlü etkisinden yararlan-
mak istiyordu.

Mustafa Kemal Atatürk, sanatı ve özelde tiyatroyu “bir milletin hayat da-
marlarından biri” olarak gören bir anlayışla, tiyatronun eğitim ve kültür 
aracı olarak tüm yurda yayılmasını teşvik etti.  1920’lerin ikinci yarısın-
dan itibaren, İstanbul’daki Darülbedayi oyunlarını sürdürürken Anka-
ra’da da Himaye-i Etfal Cemiyeti (Çocuk Esirgeme Kurumu) gibi kuru-
luşların bünyesinde temsiller verilmeye başlandı.

1927’de Muhsin Ertuğrul’un sanat direktörü olmasıyla Darülbedayi, di-
siplinli ve düzenli bir yönetime kavuştu; repertuvarlı sürekli bir tiyatro 
hâline geldi. Bu sayede Osmanlı’dan Cumhuriyet’e uzanan geçişte Da-
rülbedayi, modern Türk tiyatrosunun asli kurumu olarak varlığını sür-
dürdü.
Osmanlı’dan miras kalan bazı sosyal kısıtlamalar Cumhuriyet’le birlikte 
hızla aşıldı. Özellikle kadınların sahne yasağı ortadan kalktı. 



137

Cumhuriyet’in ilanı, Afife Jale örneğinde görülen tüm bu engellerin 
kaldırıldığı yeni bir ortam yarattı. 1923’ten hemen sonra, İstanbul Şehir 
Tiyatroları (Darülbedayi) sahnesinde Bedia Muvahhit ve Neyyire Neyir 
gibi Cumhuriyet’in ilk Müslüman kadın oyuncuları boy göstermeye baş-
ladı. Toplumun farklı kesimlerinden izleyiciler artık kadınlı erkekli aynı 
salonda tiyatro izleyebilmekteydi; bu gelişme, Türk toplum hayatında 
modernleşmenin göstergelerinden biri olarak değerlendirildi.

Cumhuriyet’in ilk on yıllarında tiyatro, kamusal bir eğitim ve propa-
ganda aracı olarak da işlev gördü. Özellikle 1930’lu yıllarda yeni rejimin 
ideolojisini ve Türk devrimlerinin değerlerini yaymak amacıyla tarihsel 
temalı oyunlar yazıldı.  Örneğin, Muhsin Ertuğrul’un yönettiği Türkiye 
Şarkısı veya Behçet Kemal Çağlar ile Faruk Nafiz’in yazdığı Akın gibi 
oyunlar, Türk tarih tezini ve ulusal kimliği vurgulayan eserler olarak sah-
nelendi.

Tiyatronun Anadolu’ya yayılması için hükûmet destekli turneler düzen-
lendi. 1932’de Halkevlerinin kurulmasıyla birlikte, Ankara başta olmak 
üzere Anadolu’nun birçok şehrinde amatör tiyatro kolları faaliyete geçti. 
Halkevleri sahnelerinde sergilenen oyunlar, köyden kente halkın geniş 
kesimlerini tiyatroyla tanıştırdı. Yine Köy Enstitüleri öğretim progra-
mında tiyatroya yer verilerek, kırsal kesimdeki gençlere drama yolu ile 
kendini ifade etme ve aydınlanma olanağı sunuldu. 

Profesyonel tiyatronun kurumsallaşması da bu dönemde hız kazandı. 
1940’ta Ankara’da Devlet Konservatuvarı ilk mezunlarını verdi; konser-
vatuvar, tiyatro ve opera sanatçıları yetiştirmeye başladı. İstanbul Şehir 
Tiyatrosu (Darülbedayi) ise Muhsin Ertuğrul’un yönetiminde klasikler-
den yerlilere zengin bir repertuvar ile sanat hayatına devam ediyordu.

İkinci Dünya Savaşı yıllarında bile perdeler kapanmadı; her iki başkentte 
(İstanbul ve Ankara) moral amaçlı temsiller sunuldu. 1947’de Ankara’da 
Küçük Tiyatro ve Büyük Tiyatro salonları açılarak başkentte de sürekli 
bir sahneleme düzenine geçildi. 



138

Nihayet 1949 yılında çıkarılan Devlet Tiyatro ve Operası Kanunu ile An-
kara merkezli Devlet Tiyatroları resmen kuruldu. Devlet Tiyatroları Ge-
nel Müdürlüğü bünyesinde Ankara, İstanbul ve İzmir başta olmak üzere 
kısa sürede birçok ilde devlet tiyatroları perdelerini açtı. İstanbul’daki 
Darülbedayi ise belediye bünyesinde kalmaya devam ederek “İstanbul Şe-
hir Tiyatroları” adını aldı ve kentin çeşitli semtlerinde beş sahneye birden 
ulaşarak faaliyet alanını genişletti.127 

1950’lere gelindiğinde Türk tiyatrosu, devlet desteğinin yanı sıra özel gi-
rişimlerin de boy gösterdiği, çok yönlü bir yapıya kavuşmuştu. 1950’de 
çok partili hayata geçişle birlikte kültür sanat alanında da yeni bir ha-
reketlilik gözlendi. Bir yanda Ankara Devlet Tiyatrosu klasik eserler ve 
çağdaş oyunlarla Anadolu turnelerine çıkarken, diğer yanda İstanbul’da 
Muhsin Ertuğrul, Vasfi Rıza Zobu, Haldun Dormen gibi isimler özel ti-
yatro toplulukları kurarak çeşitliliği artırdılar. 

1955’te Ankara’da kurulan Deneme Sahnesi, ileride Ankara Sanat Tiyat-
rosu ve Dostlar Tiyatrosu gibi etkili toplulukların çekirdeği oldu.128

1960’lı yıllara gelindiğinde şehirlerde pek çok yeni özel tiyatro kurulmuş, 
yerli oyun yazarlarının sayısı artmıştı. Epik tiyatro akımı doğrultusunda 
Bertolt Brecht’in eserleri Türkçeye çevrilip sahnelenmeye başlamıştı.
 
2.1. Atatürk ve Tiyatro
Mustafa Kemal Atatürk, daha çocukluk ve gençlik yıllarından itibaren 
güzel sanatlara derin ilgi duyuyor, tiyatroyu da bu sanatların en önemli-
lerinden biri olarak görüyordu. Tiyatro, Atatürk’e göre mimariyi, resmi, 
edebiyatı ve müziği bünyesinde toplayan “güzel sanatların bir sentezi” idi. 
Topluma kendini aynada görme imkânı veren bu sanat dalını, bir mil-
letin sağlam ve sorunlu yanlarını açıkça yansıtan güçlü bir ayna olarak 
tanımlamıştı. Onun sanat anlayışında tiyatro, sadece eğlence değil, aynı 
127 Metin And, Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu (1923–1983), Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 
1983, s. 142–145. Ayrıca bkz. Sevda Şener, Cumhuriyet’ten Günümüze Türk Tiyatrosu, Ankara: Dost 
Kitabevi, 1990, s. 96–100. Ayrıca bkz. Resmî Gazete, 14 Haziran 1949, Sayı: 7235.
128 Sevda Şener, Cumhuriyet’ten Günümüze Türk Tiyatrosu, Ankara: Dost Kitabevi, 1990, s. 122–125. Ayrı-
ca bkz. Metin And, Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu (1923–1983), Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 
1983, s. 165–168.]



139

zamanda toplumu eğiten ve ilerleten bir mektep olarak değer kazanmıştı.  
1932 yılında Ankara Halkevi’nde yaptığı bir konuşmada “Tiyatro yalnız 
hoş vakit geçirme, bir eğlence aracı değildir. Bir ulusun fikri seviyesini, ya-
şayışını ve zevkini yansıtan büyük bir sanat dalıdır.” diyerek tiyatronun 
toplumsal işlevini vurgulamıştı.129

Atatürk tiyatroyu “bir milletin kültür seviyesinin aynası” olarak görüyor-
du. Toplumun gelişmişlik düzeyi ve zevk anlayışı, sahnelenen oyunların 
niteliğinden anlaşılabilir diye düşünmüştü. 

Sanatın her dalını (resim, müzik, heykel, edebiyat vb.) himaye eden Ata-
türk, özellikle tiyatroyu çok yakından takip etti. 1930’lar boyunca yeni 
oyunlar yazdırmış, sahneletmiş, provalarına kadar ilgilenmişti. Hatta 
İnan’ın aktardığına göre, bizzat bir tiyatro oyunu yazmayı bile düşün-
müş; tiyatro sanatına teorik katkı yapmaya heveslenecek kadar bu alana 
gönül vermişti.130 

Atatürk’ün Avrupa kültürüne yakından tanık olduğu Sofya yılları (1913-
1915), tiyatro sevgisini perçinledi. Sofya’da askerî ataşe iken sık sık tiyatro 
ve opera temsillerine giden Mustafa Kemal, ülkesine döndüğünde “mem-
leketimizde görmeyi candan özlediğim bir hayal” diyerek ulusal bir ti-
yatro topluluğu kurma özlemini dile getirmişti. Tiyatroya dair bu ideali, 
Cumhuriyet’in ilanından sonra hızla gerçeğe dönüşmeye başladı. 

Atatürk, “fikrî inkılâpların sanatla yayılacağı” inancıyla sanatı, özellikle 
de sahne sanatlarını, toplumun çağdaşlaşmasında bir araç olarak kullan-
dı. 1932’de Halkevlerinin kuruluşu sırasında, en kısa zamanda bir “Tem-
sil Akademisi” (tiyatro akademisi) kurulacağını müjdeleyerek devlet 
eliyle tiyatro eğitiminin başlaması talimatını verdi. Nitekim birkaç yıl 
içinde bu söz gerçeğe dönüşmüş; tiyatro eğitimi veren konservatuvarlar ve 
akademiler faaliyete geçirilmiştir (aşağıda ayrıntılarıyla değinilecektir).

129 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri, Cilt 2, Ankara: Türk İnkılâp Tarihi Enstitüsü Yayınları, 1945, s. 217.
Ayrıca bkz. Metin And, Atatürk ve Tiyatro, Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1981, s. 38.
130 Afet İnan, Atatürk Hakkında Hatıralar ve Belgeler, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1959, s. 76–77.
Ayrıca bkz. Metin And, Atatürk ve Tiyatro, Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1981, s. 41–44.]



140

Atatürk’ün tiyatro sevgisi, dönemin sanatçılarıyla kurduğu yakın ilişki-
lerde somut olarak görülür. Cumhuriyet’in ilk yıllarında pek çok tiyatro-
cu ile bizzat tanışmış, onları himaye etmiş ve sanat üzerine derin sohbet-
ler gerçekleştirmişti. İşte Atatürk ile tiyatro sanatçıları arasında yaşanmış 
bazı unutulmaz anılar:

2.1.1. (1923) İzmir’de Bir İlk: Bedia Muvahhit’in Sahneye 
Çıkışı 
Kurtuluş Savaşı’nın hemen ardından İzmir’in kurtuluş günlerinde, 
Atatürk tiyatro tarihimize geçen cesur bir adıma vesile oldu. O yıllarda 
Müslüman-Türk kadınlarının sahneye çıkması neredeyse imkânsızken 
Atatürk’ün desteği ile ilk defa bir Türk kadını, Bedia Muvahhit, sahneye 
çıktı. 

Temmuz 1923’te İzmir Kordonboyu’nda Darülbedayi topluluğunun tur-
ne temsiline katılan Bedia Hanım, eşi Refik Muvahhit’in de rol aldığı 
Ceza Kanunu piyesinde oynamaya davet edilmişti. 
Atatürk, oyundan önce “Sahnede kimler var?” diye sorduğunda kendisine 
sadece Ermeni aktrislerin rol aldığı söylendi. Bunun üzerine Refik Bey’e 
dönerek “Niye senin karın çıkmıyor? O oynasın! Gelip seyredeceğim.” diye-
rek Bedia Hanım’ın da sahneye çıkmasını bizzat istedi. Bedia Muvahhit 
bu teklifi büyük bir heyecanla kabul ettiğini, içinden “Ben nasıl çıkarım, 
nasıl yaparım?” diye endişe duyduğunu yıllar sonra anlatmıştır.131 

"O gece Atatürk söz verdiği gibi temsilin seyircileri arasındaydı; İzmir’in 
yangın yeri olan harabe sokakla-
rından geçip ayağında küller ve 
çamurlarla tiyatro salonuna geldi. 
Oyun büyük başarıyla sahnelendi; 
Atatürk oyunu çok beğendi ve tüm 
sanatçıları alkışladı. Temsilin ar-
dından Atatürk, tiyatro heyetine 

131 Bedia Muvahhit, Bedia Muvahhit: Bir Cumhuriyet Kadını, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1998, s. 45–47.
Ayrıca bkz. Metin And, Atatürk ve Tiyatro, Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1981, s. 36–37. Ayrıca:
Nimet Arzık, Türk Tiyatrosunda Kadın, İstanbul: Remzi Kitabevi, 1975, s. 103–105.]



141

İzmir civarındaki diğer şehirlere (Manisa, Denizli vb.) turneler düzen-
lemelerini tavsiye etti. Hatta Bedia Hanım’a, Anadolu’nun bazı muhafa-
zakâr bölgelerinde oyun sahnelerken “Oralarda hemen sahneye başın açık 
çıkma!” diyerek kostüm ve sahne davranışlarında tedbirli olması öğüdünü 
vermişti." 

Bu tarihi gece, Türk kadınının tiyatro sahnesine çıkmasındaki tüm en-
gelleri fiilen kaldırdı; Atatürk’ün huzurunda Bedia Muvahhit’in sahneye 
çıkışı, Türk kadınını sahneyle buluşturan bir dönüm noktası oldu. Bu 
anı, Atatürk’ün hem sanatçıyı cesaretlendiren yönünü hem de toplumsal 
tabuları yıkmadaki kararlılığını gösteren önemli bir hatıradır.

2.1.2 (1930) Ankara’da Darülbedayi Temsili ve Çankaya 
Daveti
Atatürk’ün tiyatrocularla unutulmaz buluşmalarından biri de 12 Nisan 
1930 tarihinde Ankara’da gerçekleşti. İstanbul Belediyesine bağlı Da-
rülbedayi (Şehir Tiyatrosu) topluluğu, Ankara Türk Ocağı sahnesinde 
Hamlet ve Muhayyel Hasta gibi klasik oyunları başarıyla sergileyince 
Atatürk’ün dikkatini çekti. 

Bunun üzerine Gazi Mustafa Kemal, Muhsin Ertuğrul’un öncülüğünde-
ki bu topluluğu oyun sonrası Çankaya Köşkü’ne davet etti. Köşk’te sa-
natçılarla samimi bir sohbete koyulan Atatürk, onların gerçekleştirdiği 
işi yürekten takdir ettiğini dile getirdi. Sanatçılara hitaben yaptığı ko-
nuşmada, yıllardır hayalini kurduğu bir şeyi başardıklarını söyleyerek şu 
tarihi sözleri sarf etti: 

“Siz benim tâ ataşemiliterlik çağımdan beri memleketimizde görmeyi 
candan özlediğim bir hayali gerçekleştirdiniz… Efendiler, hepiniz mebus 
(milletvekili) olabilirsiniz, vekil olabilirsiniz, hattâ Reis-i Cumhur (Cum-
hurbaşkanı) olabilirsiniz. Fakat sanatkâr olamazsınız. Hayatlarını büyük 
bir sanata vakfeden bu çocukları sevelim.”132 

132 Metin And, Atatürk ve Tiyatro, Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1981, s. 43–44. Afet İnan, Atatürk
Hakkında Hatıralar ve Belgeler, Ankara: TTK Yayınları, 1959, s. 77. Ayrıca: Hasan Âli Yücel, Tiyatro Üzer-
ine Yazılar, İstanbul: İletişim Yayınları, 1997, s. 22–23.



142

Atatürk bu unutulmaz sözlerle sanatkârlığın, devletin en yüksek makam-
larından bile daha özel ve üstün bir yetenek olduğunu vurgulamış; yanın-
da bulunan dönemin ileri gelen devlet adamlarına da sanatçıları takdir 
etmeleri gerektiği mesajını vermişti.

Bu buluşma, Türkiye’de tiyatroya verilen önemin devlet katında ilanı 
gibiydi. Sanatçılar Atatürk’ün bu övgü dolu sözleri karşısında gururlan-
mış, gözyaşlarını tutamayanlar olmuştu. Hatta Atatürk’ün elini öpmek 
isteyen sanatçılara müsaade etmeyerek “Sanatkâr el öpmez; sanatkârın eli 
öpülür.” demesi, o geceyi unutulmaz kılan bir diğer jesti olmuştu. 

Çankaya’daki bu samimi sohbet gece boyu sürmüş, Atatürk sanatçılara 
sanata dair fikirlerini anlatmış, onlarla tek tek ilgilenmiştir. Bu anı, Ata-
türk’ün tiyatro sanatçılarına verdiği değerin simgesi olarak sıkça anlatılır.

2.1.3. (1932-1933) “Akın” Oyunu ve Genç Sanatçılara 
Tavsiyeler 
Atatürk’ün tarihe ve sanata ilgisinin kesiştiği güzel anılardan biri de 
"Akın" adlı piyesin temsilinde yaşanmıştı.
 
Yazar Faruk Nafiz Çamlıbel’in Türk tarihinin destansı dönemlerini an-
latan “Akın” adlı manzum tiyatro eseri, 1932 yılı başında Ankara Halke-
vi sahnesinde Atatürk’ün huzurunda oynandı. Atatürk oyunu büyük bir 
ilgiyle izledi ve çok beğendi. Temsil sonunda sahneye çıkarak oyuncuları 
içtenlikle kutlayan Atatürk, tarih bilinciyle işlenmiş bu oyunu “tarihten 
kuvvet alan milli bir eser” olarak övdü. O gün genç oyunculara hitaben 
aşağıdaki sözleri söyledi: 

“Dikkat ederseniz her millet tarihinde, kendi toprağının tarihine mühim 
yer ayırır. Şu Hacı Bayram avlusundaki Eti kabartmalarının önünde on-
ları seyreden insanlara bakınız, sanki o kabartmaları canlanmış zanneder-
siniz. Ogüst zamanında yapılan nüfus sayım cetvellerine göre Anadolu’nun 
nüfusu şimdikinden kalabalıktır. Bu insanlar ne oldu? Tehcir mi ettiler? 
Dilimizdeki en mühim kelimeler Eti lisanındakinin aynıdır. Halkapı-



143

133 Niyazi Ahmet Banoğlu, Nükte ve Fıkralarla Atatürk, Aksoy Yayıncılık, İstanbul,2000.
134 Behçet Kemal Çağlar, Atatürk İhtilali, İstanbul: Hilmi Kitabevi, 1945, s. 61.

narlı Ömer'in Yunanlıkla ilişkisi, Mevlânâ’nın Farslıkla ilişkisi kadardır. 
Her ikisi de zamanlarının kültür dillerini kullanmışlar fakat kendi millî 
hislerini ifade etmişlerdir. Ege medeniyeti bizim medeniyetimizdir. Hayır 
efendiler, bu vatan bize dört yüz aslandan yadigâr kalmamıştır. Asırlar 
boyunca milyonların emeğiyle kurulmuştur. Edebiyatımız, tiyatromuz, 
hissimiz hep bu başlangıçtan hareket etmelidir.”133

Bu beğeni, yalnız sözde kalmadı: Atatürk bu oyunda rol alan genç sanat-
çıların eğitimine destek olunmasını istedi. Nitekim “Akın” temsilinin 
ardından bazı yetenekli gençlerin tiyatro eğitimi için Avrupa’ya gönderil-
mesi kararlaştırıldı. Bu kapsamda şair ve oyun yazarı Behçet Kemal Çağ-
lar da 1933’te İngiltere’ye tiyatro eğitimi almaya gönderilen isimlerden 
biri oldu. Behçet Kemal, Atatürk’ün yakın çevresinde bulunan ve onun 
takdirini kazanmış bir edebiyatçıydı. Londra’ya gitmeden hemen önce 
Atatürk, Behçet Kemal’e unutamayacağı bir öğüt verdi: “İyi tarih bilir-
sen iyi piyes yazarsın.” Bu kısa nasihat, Atatürk’ün tiyatroya bakışındaki 
önemli bir noktayı – tarih ve tiyatro arasındaki bağa verdiği değeri – or-
taya koymaktaydı. 

Gerçekten de Atatürk, millî tarihin ve efsanelerin tiyatro eserlerine il-
ham kaynağı olmasını arzu ediyor; sahnede ulusal bilinç taşıyan eserler 
görmek istiyordu. Behçet Kemal yıllar sonra Atatürk’ün bu sözünü her 
zaman yol gösterici edindiğini belirtmiştir.134 

Genç sanatçıları yüreklendirmesi, onlara yol göstermesi ve devlet imkân-
larını seferber ederek eğitim olanağı sağlaması, Atatürk’ün sanata yaptığı 
manevi yatırımların güzel bir örneğidir.

Yukarıdaki anılar, Atatürk ile dönemin tiyatro sanatçıları arasındaki sı-
cak diyaloğu gözler önüne sermektedir. O, kimi zaman bir oyun yazarıyla 
tarih üzerine konuşan bir dramaturg, kimi zaman sahne arkasına geçip 
provaları izleyen bir yönetmen gibiydi. 



144

Tiyatrocular da onun bu samimi ilgisine büyük sevgi ve minnet duydu-
lar. Atatürk’ün sofrasında tiyatrodan konuşulan geceler, Halkevlerinde 
izlediği temsiller, turne dönüşü sanatçıları kabul edişi gibi daha pek çok 
hatıra, onun kültür hayatımızdaki rolünü ölümsüzleştirmektedir. 

Hayatı boyunca tiyatrocuları yücelten bir lider olarak Atatürk, sanatçı-
lara “Sizler Cumhuriyet’in övünç kaynaklarısınız.” diyerek moral vermiş; 
bu anılar da Cumhuriyet tarihinin kültür mirası içinde yerini almıştır.

2.2. Atatürk’ün Tiyatro Sanatının Gelişmesi İçin Yaptığı 
Kurumsal ve Kültürel Katkılar
Atatürk, tiyatro sanatının gelişmesi ve geniş kitlelere ulaşması için hem 
kurumsal hem kültürel alanda önemli adımlar attı. Yeni kurulan Türkiye 
Cumhuriyeti’nde tiyatroyu desteklemek, modernleştirmek ve yaygınlaş-
tırmak amacıyla yaptığı başlıca katkılar şunlardır:

2.2.1. Darülbedayinin Desteklenmesi ve Şehir Tiyatroları-
nın Kurulması
Osmanlı’dan miras kalan İstanbul’daki Darülbedayi, Cumhuriyet’in ilk 
yıllarında yeniden yapılandırıldı. Atatürk’ün teşvikleri ve İstanbul Valisi 
Muhittin (Üstündağ) Bey’in girişimleriyle Darülbedayi, 1927’den itiba-
ren İstanbul Belediyesi’nin sürekli maddi desteğini almaya başladı. 1927 
yılı başında yurda dönen Muhsin Ertuğrul’un öncülüğünde Darülbeda-
yi, basit vodvil ve operetler yerine tiyatro tarihinin klasikleriyle repertu-
varını zenginleştiren bir çizgiye girdi. Bu kurumsal dönüşüm sonucunda 
1931 yılında Darülbedayi resmen İstanbul Belediyesi’ne bağlanarak şehir 
tiyatrosu statüsü kazandı. 1934’te de adı “İstanbul Şehir Tiyatroları” ola-
rak resmen değiştirildi.135 

Atatürk yönetimi, tiyatroyu devletin himayesine alma fikrini böylece ha-
yata geçirmeye başlamış oldu. Hatta bir “Devlet Tiyatrosu” kurma düşün-
cesi, ilk defa Darülbedayi sanatçılarının 1927’de Ankara’da yaptıkları bir 
tekli�e gündeme gelmişti ve ileriki yıllarda bu fikir meyvesini verecekti. 

135 Metin And, Cumhuriyet Döneminde Türk Tiyatrosu 1923–1983, Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları,
1983, ss. 87–88. Sevda Şener, Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu (1923–2000), Ankara: Dost Kitabevi,
2000, s. 42. Cevat Fehmi Başkut, Muhsin Ertuğrul ve Tiyatromuz, İstanbul: İnkılap Kitabevi, 1969, s. 61.]



145

Ayrıca yine Atatürk döneminde, 25 Haziran 1927’de çıkarılan bir ka-
nunla eğitici mahiyetteki tiyatro temsillerinden eğlence vergisi alınma-
ması sağlandı. Bu vergi muafiyeti, o yıllarda ekonomik sıkıntılar çeken 
Darülbedayi gibi tiyatro topluluklarına önemli bir nefes aldırdı. Bizzat 
Atatürk’ün yönlendirmesiyle Maarif Vekâleti (Millî Eğitim Bakanlığı) 
bünyesinde kurulan “Sanayi-i 
Nefise Encümeni” (Güzel Sa-
natlar Kurulu) ve “Sanayi-i Ne-
fise Müdüriyeti” gibi kurumlar, 
tiyatronun korunup gelişmesi 
için projeler üretti. Tüm bu 
adımlar sayesinde Darülbedayi, 
1920’lerin sonu ve 1930’ların 
başında ilk büyük yerli oyunla-
rını ardı ardına sahneleyebilmiş; 
tiyatromuz kurumsal bir kimlik 
kazanmıştır.

2.2.2. Halkevleri ve Halk 
Tiyatroları
Atatürk’ün kültür politikalarının en önemli hamlelerinden biri, Halkev-
lerinin kuruluşuydu (19 Şubat 1932). Halkevleri, halkın eğitim, kültür ve 
sanat faaliyetlerine kolayca katılabilmesi için şehir merkezlerinde açılan 
çok yönlü kültür kurumlarıydı. Atatürk, Halkevleri bünyesinde özellikle 
tiyatro faaliyetlerine ayrı bir önem verilmesini istedi. Nitekim her Halke-
vinin dokuz çalışma kolundan biri “Temsil Kolu” (tiyatro ve sahne) idi.136 

  
Halkevlerinin açılış ilkesi, “her ilde bir tiyatro sahnesi” yaratmaktı. Kısa 
sürede Halkevleri, bulundukları şehirlerin adeta halka açık tiyatroları hâ-
line geldi. “Nerede bir Halkevi sahnesi varsa orada gerçek Türk tiyatrosu 
vardır” sözüyle Atatürk, Halkevleri sahnelerinin önemini vurgulayarak 
bu gerçeği dile getirmiştir.137

Dârülbedâyi'in ilk okuma kurulu üyeleri 
Oturanlar (soldan sağa): Emin Bülent, 

Mehmed Rauf, Abdullah Cevdet, Ahmed 
Hâşim, Tahsin Nâhid, Andre Antoine, 
Abdülhak Hâmid, Rıza Tevfik, Yahya 

Kemal, Yakup Kadri; ayaktakiler: Âsım Bey 
ve mütercim Bedî Bey

136 Kemal H Karpat, Türk Demokrasi Tarihi: Sosyal, Ekonomik ve Kültürel Temeller. İstanbul: Timaş Yayın-
ları, 2012, s. 303-305.
137 Metin And, Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu (1923–1983). Ankara: Türkiye İş Bankası Kültür Yayın-
ları, 1983, s. 75. Ayrıca bkz. Şener, Sevda. Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu. Ankara: DTCF Yayınları, 
1998, s. 52. 



146

Gerçekten de Halkevlerinin amatör tiyatro ekipleri, Anadolu’nun dört 
bir yanında temsiller vererek tiyatroyu en ücra köylere, kasabalara kadar 
ulaştırdılar. Örneğin 1930’larda Diyarbakır, Sivas, Konya, Elazığ gibi il-
lerin Halkevlerinde yerel tiyatro grupları kuruldu; sadece 1936’da Elazığ 
Halkevi temsil kolu 6 ayda 92 oyun sergiledi. 138 

Bu dönemde Halkevleri sayesinde modern Türk tiyatrosunun temelleri 
Anadolu’da atılmış oldu. Halkevleri sahnelerinde yalnız tiyatro oyunla-
rı değil, operalar, operetler, bale gösterileri de sergilendi. Örneğin, Ata-
türk’ün isteğiyle bestelenen ilk Türk operası Özsoy, 19 Haziran 1934 
tarihinde İran Şahı Rıza Pehlevi’nin Ankara ziyareti vesilesiyle Ankara 
Halkevi sahnesinde ilk kez icra edildi. 139 

Yine Atatürk’ün Ankara’ya gelişinin 15. yılı anısına, 1934 yılı sonunda 
Taşbebek adlı operet Halkevi sahnesinde sergilendi. Halkevlerinin tiyat-
ro kolları, bir yandan klasik tiyatro eserlerini geniş halk kitlelerine ulaş-
tırırken, diğer yandan da yerli yazarların yeni eserler üretmesini teşvik 
etti. Bu doğrultuda Cumhuriyet Halk Partisi’nin desteklediği Halkev-
leri, oyun yazarlarına yönelik yarışmalar düzenleyerek 1930’lar boyunca 
çok sayıda yeni tiyatro oyununun kaleme alınmasına zemin hazırladı. 129

Atatürk, Halkevleri sahnelerini Anadolu’da birer kültür meşalesi olarak 
görmüş, bizzat bazı Halkevi temsillerine katılarak himayesini göstermiş-
tir. Örneğin 1932’de Ankara Halkevi’nde seyrettiği Akın adlı tiyatro 
oyunundan çok etkilenmiş (yukarıda anısı anlatılmıştı), bu gibi tarihî 
dramların çoğalmasını arzu ettiğini belirtmiştir. Halkevleri, Atatürk’ün 
sanat halk içindir anlayışının en somut uygulama alanı olmuştur.
 
2.2.3. Fabrika Tiyatroları
Cumhuriyet’in ilk yıllarında kurulan sosyal fabrika uygulamaları kapsa-
mında, fabrikalarda yalnızca üretim değil, aynı zamanda kültür ve sanat 
138 Hilmi Yalçın, Halkevleri ve Türk Kültür Hayatı (1932–1951). Ankara: Atatürk Araştırma Merkezi 
Yayınları, 1997, s. 214–215. Ayrıca bkz. Şener, Sevda. Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu. Ankara: DTCF 
Yayınları, 1998, s. 60.
139 Metin And, Türk Tiyatrosunun Evreleri, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2004, s. 252–254; ayrıca bkz.
Enver Ziya Karal, Atatürk’ten Düşünceler, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1981, s. 145.]



147

faaliyetleri de planlandı. Bu çerçevede, birçok kamu fabrikasında tiyatro 
salonları inşa edildi ve fabrika işçilerinden oluşan amatör tiyatro toplu-
lukları kuruldu. Özellikle Atatürk’ün 1937’de açılışını yaptığı Nazilli 
Sümerbank Basma Fabrikası, bu yaklaşımın sembol kurumlarından biri 
oldu. Fabrikanın içinde 700 kişilik modern bir tiyatro salonu bulunmak-
taydı ve burada ha�anın belli günlerinde hem fabrika çalışanlarına hem 
de halka açık tiyatro oyunları sergilenirdi.140 

Fabrika salonlarında zaman zaman Ankara’dan gelen gezici tiyatro top-
lulukları da oyunlar sahneledi. Örneğin 1947 yılında Devlet Konservatu-
varı, Cevat Fehmi Başkut’un yazdığı ve Muhsin Ertuğrul’un yönettiği Yol 
Kapalı adlı oyunu, Nazilli Sümerbank Fabrikası’nın salonunda başarıyla 
sahnelemiştir.141 Bu tür faaliyetler, Cumhuriyet’in kültür politikaları 
doğrultusunda sanatı halkla buluşturma hedefinin önemli bir parçasıydı.

2.2.4. Gezici Türk Tiyatrosu
Genç Cumhuriyet, Türk resim sanatının tanıtımı ve yaygınlaştırılması 
için izlediği stratejinin bir benzerini tiyatro alanında da uygulamıştır. Bu 
bağlamda hükûmet, tiyatro sanatçılarının hem yurt içinde hem de yurt 
dışında temsiller vermesini teşvik etmiş ve desteklemiştir. Atatürk, tiyat-
royu yalnızca estetik bir sanat dalı olarak değil, aynı zamanda Cumhuri-
yet devrimlerinin halk nezdinde benimsetilmesinde etkili bir araç olarak 
değerlendirmiştir. Bu nedenle, tiyatro sanatçılarının Anadolu'ya düzenli 
turneler yaparak oyunlarını doğrudan halka sunmalarını önemsemiş ve 
bu konuda sürekli teşvikte bulunmuştur.
Nitekim 10 Haziran 1926’da Bursa’da izlediği bir tiyatro temsilinin ar-
dından sanatçılara hitaben yaptığı konuşmada bu yaklaşımını açıkça dile 
getirmiştir:

“Sizleri çok takdir ederim. İnkılâbımızda sizin de mühim hizmetleriniz 
vardır... Sanatınızı meslek ittihaz ederek azmetmenizi, arkadaşlarınızla 
140 Süalp Tül Akbal, Sümerbank ve Modernleşme: Erken Cumhuriyet Döneminde Ekonomi ve Toplum,
İstanbul: Metis Yayınları, 2016, s. 85–89
141 Metin And, Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu 1923–1950, Ankara: Türkiye İş Bankası Kültür Yayın-
ları, 2003, s. 213–215.



148

samimi olarak geçinmenizi bilhassa tavsiye ederim. Sizin vatana en büyük 
hizmetiniz Anadolu’muzu baştan başa dolaşıp halkımıza sanatın ne oldu-
ğunu anlatmanız olacaktır. Turnelerinize muntazaman devam ediniz.” 142

 
Bu anlayış doğrultusunda, 1920’li ve 30’lu yıllarda pek çok tiyatro top-
luluğu —başta Darülbedayi ve Ankara Halkevi temsil kolları olmak 
üzere— Anadolu’nun farklı şehir ve kasabalarına turneler düzenlemiş, 
sahneledikleri oyunlarla Cumhuriyet ideolojisinin ve yeni kültür politi-
kalarının geniş halk kitlelerine aktarılmasına katkıda bulunmuştur.
1920’li ve 1930’lu yıllarda Ankara Halkevi, Darülbedayi ve Halkevle-
ri temsil kolları başta olmak üzere birçok tiyatro topluluğu, Anadolu’ya 
yönelik tiyatro turneleri düzenlemiştir. Bu turnelerde hem klasik oyun-
lar hem de yeni yazılmış yerli eserler sahnelenmiş; tiyatro, sadece büyük 
şehirlerde değil, kasaba ve köylerde de halkla buluşturulmuştur. Turne 
faaliyetleri sayesinde Türk tiyatrosu yalnızca İstanbul merkezli bir sanat 
olmaktan çıkarak ulusal bir boyut kazanmıştır. Bu süreçte halkla birebir 
temas kurulması, tiyatronun eğitsel ve kültürel işlevini güçlendirmiştir.
Özellikle Muhsin Ertuğrul’un öncülüğündeki turneler dikkat çekicidir. 
Ertuğrul hem Darülbedayi bünyesinde hem de Cumhuriyet Halk Parti-
si’nin kültürel organizasyonları aracılığıyla Anadolu’nun birçok il ve ilçe-
sine oyunlar götürmüş, zaman zaman büyük zorluklara rağmen tiyatroyu 
halka sevdirmeyi başarmıştır.143 

Bu gezici tiyatro anlayışı, sadece Cumhuriyet’in ilk yıllarında değil, 
1940’lı yıllarda da devam etmiştir. Devlet Konservatuvarının kurucuları 
arasında yer alan Carl Ebert’in girişimiyle Ankara Devlet Konservatuvarı 
oyuncuları, Anadolu turnelerine çıkarak hem oyunlar sahnelemiş hem de 
halkla doğrudan etkileşim kurmuşlardır.144 

142 Atatürk’ün Bursa’da yaptığı bu konuşmanın tam metni için bkz. Metin And, Cumhuriyet Dönemi Türk
Tiyatrosu (1923–1950), Ankara: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2003, s. 87.]
143 Metin And, Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu (1923–1950), Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları,
2003, s. 112-115.
144 Sevda Şener, Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu, Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 1985, s. 73-75.



149

2.2.5. Devlet Konservatuvarı ve Devlet Tiyatrolarının  
Kuruluşuna Doğru
Atatürk’ün tiyatro alanındaki en kalıcı kurumsal miraslarından biri, ile-
ride Devlet Tiyatrolarına dönüşecek olan tiyatro okullarının temellerini 
atmasıydı. Yukarıda değinildiği gibi, Atatürk 1932 yılında en kısa zaman-
da bir “Temsil Akademisi” kurulacağını duyurmuştu.145 Bu hedef doğrul-
tusunda 1936’da somut adımlar atıldı. Atatürk’ün davetiyle ünlü Alman 
tiyatro yönetmeni Prof. Carl Ebert, 1936 yılında Türkiye’ye geldi.146 Carl 
Ebert, besteci Paul Hindemith ile birlikte Ankara’da kurulmakta olan 
Musiki Muallim Mektebi ve Ankara Konservatuvarı bünyesinde tiyatro 
ve opera bölümlerinin teşkilatlanmasında görev aldı. 
Bu çalışma sonucunda Ankara Devlet Konservatuvarı bünyesinde bir 
Tiyatro Bölümü kurulmuş oldu.147 Konservatuvarın tiyatro ve opera bö-
lümlerine öğrenci seçimi ve eğitimi, Ebert’in çağdaş yöntemleriyle ger-
çekleşti.

Atatürk, konservatuvarın kurulmasını yakından takip ediyor, gerekli 
mevzuat ve maddi desteğin sağlanması için bizzat Millî Eğitim Bakan-
lığı’nı yönlendiriyordu.148 1937’de Ankara’daki konservatuvarda ilk ders-
ler başlarken, Atatürk bu kurumu ileride kurulacak “Devlet Tiyatrosu ve 
Operası” için bir hazırlık okulu olarak görmüştü.

Nitekim konservatuvarın ilk mezunları II. Dünya Savaşı yıllarında ye-
tişip 1940’larda Devlet Tiyatrosu ve Operası’nın çekirdek kadrosunu 
oluşturdular.149 Devlet Tiyatroları Genel Müdürlüğü resmi olarak Ata-
türk’ün vefatından sonra, 1949 yılında kurulduysa da bu kurumun fikrî 
ve fiilî temeli Atatürk döneminde atılmıştı.150 Atatürk’ün sanata vizyo-
ner yaklaşımı sayesinde, Türkiye’de tiyatro eğitimi sistemli hale gelmiş, 
devlet eliyle sanatçı yetiştirme dönemi başlamıştır. 

145 Sevda Şener, Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu, Dost Kitabevi, 1985, s. 52.
146 Metin And, Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu (1923–1950), Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 
2003, s. 133.
147 Ayşegül Yüksel, Carl Ebert ve Türk Tiyatrosu, Ankara: Bilgi Yayınevi, 1990, s. 29–30.
148 Uğur Alacakaptan, “Ankara Devlet Konservatuvarı’nın Kuruluşu”, Sanat Dünyamız, S. 60, 1996, s. 15–17.
149 Ayşegül Yüksel, a.g.e., s. 37.
150 A Sevda Şener, a.g.e., s. 81.



150

2.2.6. Atatürk’ün Sanatçılara Bireysel Desteği
Atatürk, tiyatro sanatının gelişmesi için kurumsal adımlar attığı gibi bi-
reysel olarak da sanatçıları desteklemekte öncü bir rol üstlenmiştir. Da-
rülbedayi ve Halkevleri gibi kurumların yetiştirdiği yetenekleri yakından 
takip etmiş, bazılarını özel olarak himaye etmiştir.151

Örneğin, tiyatro yönetmeni Muhsin Ertuğrul’u cesaretlendirmiş ve onun 
şehir tiyatrolarının başında görev almasını desteklemiştir.152 Afife Ja-
le’nin Osmanlı dönemindeki öncü mücadelesini takdirle izlemiş, kadın-
ların sahneye çıkmasını Cumhuriyet döneminde olağanlaştırarak onun 
çabasının karşılıksız kalmamasını sağlamıştır.153 Cumhuriyet’in ilk ka-
dın oyuncularından Bedia Muvahhit ve Neyyire Neyir, Atatürk’ün açtı-
ğı yolda mesleklerini icra edebilmişlerdir.154

 
Atatürk, sadece tiyatro oyuncularını değil, opera ve müzik sanatçılarını 
da desteklemiş; örneğin Semiha Berksoy gibi yetenekli isimlerin Avru-
pa’da eğitim almasına önayak olmuştur.155 Sanatın çeşitli dallarından 
uzmanları (Carl Ebert gibi) Türkiye’ye davet ederek yalnız altyapı değil, 
eğitim kalitesini de yükseltmeye çalışmıştır.156 

Öte yandan, genç Türk yeteneklerini Avrupa’ya staj ve eğitim için gön-
dermeyi de bir kültür politikası olarak benimsemiştir. Bu sayede Behçet 
Kemal Çağlar drama eğitimi için İngiltere’ye gönderilmiş,157 Muhsin Er-
tuğrul Avrupa tecrübesini Türkiye’ye taşımış, Adnan Saygun gibi sanat-
çılar ilk Türk operalarını besteleme yolunda desteklenmiştir. 158

Ayrıca Atatürk, Darülbedayi’nin 1914’te kuruluşunda görev almış olan 
eski kuşak ustalara da saygı göstermiştir; örneğin Ermeni tiyatrocu Ni-

151 Metin And, Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu (1923–1950), Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 
2003, s. 109–113.
152 Sevda Şener, Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu, Dost Kitabevi, 1985, s. 71–75.
153 Gülsüm Cengiz, A�fe Jale: Tiyatroya Adanmış Bir Yaşam, Evrensel Basım, 2006, s. 39–45.
154 Ayşegül Yüksel, Cumhuriyet Tiyatrosu Üzerine Yazılar, Mitos Boyut, 1997, s. 18–21.
155 Semiha Berksoy Vakfı Yayınları, Bir Cumhuriyet Sanatçısı: Semiha Berksoy, 2005, s. 23–26.
156 Ayşegül Yüksel, Carl Ebert ve Türk Tiyatrosu, Bilgi Yayınevi, 1990, s. 29–34.
157 Behçet Kemal Çağlar, Hatıralar ve Mektuplar, Kültür Bakanlığı Yay., 1981, s. 64–65.
158 Emre Aracı, Adnan Saygun: Bir Cumhuriyet Bestecisi, Yapı Kredi Yayınları, 2001, s. 58–63.



151

159 Bkz. Metin And, Türk Tiyatro Tarihi, cilt 3, İnkılap Kitabevi, İstanbul 1972, s. 214-219; ayrıca bkz. 
Ayşegül Yüksel, Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu (1923–1980), Bilgi Yayınevi, Ankara 1981, s. 35-39]

goğos (Nikola) Fosfor ve Naşit Bey gibi geleneksel tiyatronun isimlerini 
Ankara’ya davet ederek onları onurlandırmıştır. Bu, Osmanlı’daki millet 
sisteminden Cumhuriyet’e kültürel devamlılığın bir jestiydi. 1930’larda 
düzenlenen Dil ve Tarih kongrelerinin kültürel programlarında tiyatro 
oyunlarına yer verilmesi, Musiki Muallim Mektebi öğrencilerinin oyun-
lar sergilemesi gibi uygulamalarla Atatürk tiyatro sanatını toplumun her 
kesimine ulaştırmaya çalıştı.159

 
Atatürk Dönemi'nde tiyatro sanatı; kurumsal yapılandırma (şehir tiyat-
roları, halkevleri, konservatuvar), yasal kolaylıklar, eğitim seferberliği ve 
kültürel teşviklerle büyük bir ivme kazandı.

Türk tiyatrosu geleneksel köklerinden kopmadan ancak değişen zamanın 
ruhuna ayak uydurarak önemli bir evrim geçirdi. Bu evrim boyunca ti-
yatro sahnesi, kimi zaman bir meddahın tek kişilik gösterisiyle tebessüm 
ettiren bir ayna, kimi zaman ise koca bir salonu ayağa kaldıran bir hürri-
yet kürsüsü oldu. 

Naum Tiyatrosu’nun parıltılı ışıkları da Direklerarası’nın alçak gönüllü 
tuluat sahnesi de Ankara’da devlet tiyatrosunun resmî perdesi de aynı bü-
yük hikâyenin farklı sahneleriydi. 

Geçmişten günümüze uzanan bu süreç, tiyatronun toplum hayatındaki 
yerini ve gücünü bizlere anlatırken sahnede yankılanan her alkış, aslında 
kültürel kimliğimizin inşasında bir tuğla görevi gördü. Türk tiyatro ta-
rihine baktığımızda, gelenekten moderne uzanan bu zengin yolculuğun, 
sadece sanat dünyamızın değil, toplumsal değişimin de canlı bir tanığı 
olduğunu söyleyebiliriz.



152

CİRİTTEN STADYUMLARA:  
TÜRK SPORUNUN EVRİMİ

Spor, insanlık tarihi kadar eski ve evrensel bir toplumsal etkinliktir. Hem 
bedensel sağlığın geliştirilmesi için bir araç hem de bireyler ve toplumlar 
arasındaki ilişkileri şekillendiren önemli bir kültürel öğe olarak rol oy-
namıştır. Her toplumun tarihsel, kültürel ve siyasal yapısı, sporun anla-
mını ve uygulanış biçimini belirlemiştir. Osmanlı’dan Türkiye Cumhu-
riyeti’ne geçiş süreci ise, bu açıdan dikkat çekici bir dönüşüm dönemini 
temsil eder.

Bu bölümde, Osmanlı toplumundaki geleneksel spor anlayışından mo-
dern spor örgütlenmelerine; Cumhuriyet döneminde spora verilen ku-
rumsal ve ideolojik öneme kadar uzanan süreç ele alınacaktır. Osmanlı’da 
spor daha çok geleneksel biçimlerde, halk arasında eğlence ya da savaş ha-
zırlığı amacıyla yapılırken; Cumhuriyet ile birlikte spor, ulusal kalkınma 
ve modernleşmenin önemli bir aracı hâline gelmiştir.

Atatürk’ün spor konusundaki vizyonu, genç nesillerin fiziksel ve ahlaki 
açıdan sağlıklı bireyler olarak yetişmesine odaklanmıştır. Bu bağlamda 
spor, yalnızca bireysel bir faaliyet değil; aynı zamanda bir yurttaşlık göre-
vi ve toplumsal eğitim aracı olarak değerlendirilmiştir.



153

Çalışmada, Osmanlı’da sporun tarihsel gelişimi, Cumhuriyet dönemiyle 
birlikte yaşanan dönüşümler ile bu değişimlerin eğitim, kültür ve top-
lumsal cinsiyet alanlarındaki etkileri incelenecektir. Ayrıca sporun birey 
ve ulusal kimlik inşasındaki rolü de tartışılacaktır. Böylece, Türkiye’de 
sporun geçmişten günümüze hem kültürel bir miras hem de modernleş-
me aracı olarak nasıl konumlandığı ortaya konacaktır.

1. Osmanlı’da Sporun Sosyal ve Kültürel Yeri
Osmanlı Devleti’nde spor, günümüzde anlaşıldığı şekilde bireysel veya re-
kabetçi bir uğraş olmaktan ziyade, savaş hazırlığı, beden terbiyesi, eğlence 
ve dini bayramsal ritüellerle iç içe geçmiş bir etkinlik alanıydı. Devletin 
temelini oluşturan askerî yapı nedeniyle, özellikle fiziksel güç ve dayanık-
lılık gerektiren spor dallarına önem verilmiş; bu sporlar hem halk arasın-
da hem de sarayda teşvik edilmiştir.160

1.1 Geleneksel Sporlar
Osmanlı’da en yaygın ve saygın spor dallarından biri güreşti. Güreş, yal-
nızca fiziksel bir mücadele değil, aynı zamanda ahlaki değerlerin, yiğit-
liğin ve centilmenliğin sergilendiği bir alan olarak görülürdü. Özellikle 
yağlı güreş, köylerde ve büyük şehirlerde düzenlenen panayır ve şenlikle-
rin ayrılmaz parçasıydı ve bu müsabakalar toplumsal bir seyirlik halini 
almıştır.

Okçuluk ise Osmanlı askerî geleneğinin temel unsurlarından biri olarak 
saray nezdinde özel bir konuma sahipti. II. Bayezid Dönemi'nden itibaren 
İstanbul’da kurulan Okmeydanı, hem bir antrenman hem de müsabaka 
alanı olarak işlev görmüştür. Saray erkânı ve yeniçeriler burada düzenli ok 
atışları yapar, rekorlar kırılır ve başarılı okçular ödüllendirilirdi.

Binicilik, cirit (at üzerinde mızrak kullanma oyunu) ve avcılık da hem eğ-
lence hem askerî eğitim amacı taşıyan sporlar arasında yer alıyordu. Özel-
likle sipahi sınıfı arasında yaygın olan bu sporlar, Anadolu’da düğünler ve 
bayramlarda toplu gösteriler şeklinde icra edilirdi.

160 İbrahim Arıkan, Türkiye’de Spor Tarihi, Ankara: Spor Yayınları, 2010, s. 23.



154

1.2 Sarayda Spor Kültürü
Osmanlı sarayı, sporu hem teşvik eden hem de yönlendiren merkezi bir 
yapıydı. Sarayda yetişen gençler, Enderun mektebi öğrencileri, sıkı bir be-
den eğitimi programından geçerdi. Güreş, okçuluk ve binicilik bu eği-
timin temel taşlarıydı. Osmanlı arşivlerinde, padişahların bizzat güreş 
tuttuğu, ok atışı yaptığı ve cirit oyunlarına katıldığına dair kayıtlar bu-
lunmaktadır. Bu durum, sporun sadece halk etkinliği olmadığını, aynı 
zamanda bir yönetici erdemi olarak kabul edildiğini göstermektedir.

1.3 Halk Arasında Spor ve Eğlence
Halk arasında spor, daha çok şenlikler, dini bayramlar ve düğünler gibi 
toplu etkinlikler sırasında ortaya çıkan bir eğlence biçimiydi. Güreş, ci-
rit, koşu, taş kaldırma gibi faaliyetler hem fiziksel güç gösterisi hem de 
toplumsal bir seyirlik olarak ilgi görürdü.161 Ancak bu sporlar, kurumsal 
bir yapıya ya da profesyonel organizasyona sahip değildi; genellikle yerel 
düzeyde ve usta-çırak ilişkisiyle sürdürülen geleneksel faaliyetlerdi.

2. Modern Sporların Osmanlı’ya Girişi
19. yüzyılın sonlarına gelindiğinde, Osmanlı Devleti hem siyasal 
hem de toplumsal açıdan derin bir dönüşüm sürecine girmişti. Avrupa ile 
kurulan kültürel ve diplomatik ilişkiler, yalnızca yönetim ve eğitim alan-
larında değil, spor kültüründe de etkili olmaya başladı. Bu dönemde spor, 
ilk kez modern anlamda, disiplinli, kurallı ve organize bir faaliyet olarak 
Osmanlı topraklarında yer buldu. Özellikle Batı kökenli beden eğitimi 
uygulamaları ve futbol gibi spor dalları, imparatorluğun son dönemlerin-
de giderek yaygınlaştı.

2.1 Beden Eğitimi Derslerinin Başlaması
Tanzimat ve Islahat Fermanları ile başlayan eğitim reformları, sporu da 
eğitim sistemine dâhil etmeyi mümkün kıldı.162 1869 tarihli Maarif-i 
Umumiye Nizamnamesi, okullarda beden eğitiminin (riyaziyat-ı bede-
161 Ahmet Kılıç, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Spor ve Modernleşme, İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları, 2014, s. 
45.
162 Mehmet Doğan, “Cumhuriyet Dönemi Spor Politikaları,” Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, cilt 27, sayı 
81, 2011, s. 47.



155

niyye) okutulmasını ilk kez öngördü. Ancak bu uygulama uzun yıllar 
sembolik düzeyde kaldı ve sistematik hale gelmesi ancak 20. yüzyılın baş-
larını buldu.163

Özellikle Galatasaray Sultanisi (bugünkü Galatasaray Lisesi), bu alanda 
öncü kurumlardan biri oldu. Burada görev yapan yabancı öğretmenler 
aracılığıyla futbol, jimnastik ve koşu gibi spor dalları öğrencilere tanıtıl-
dı. Bu okullar, sadece eğitim vermekle kalmayıp, aynı zamanda öğrencile-
rin kurduğu ilk futbol takımlarının doğduğu ortamlar oldu.

2.2 Spor Kulüplerinin Ortaya Çıkışı
Osmanlı’da modern anlamda spor kulüplerinin kuruluşu 20. yüzyılın 
başlarında gerçekleşti.164 Bu kulüpler, gençlerin spor yapmalarını teşvik 
etmekle kalmayıp, millî kimliğin şekillenmesine katkıda bulunan önem-
li toplumsal alanlar oldu. En bilinen örnekler şunlardır:

• Beşiktaş Jimnastik Kulübü (1903): Başlangıçta jimnastik ve güreş 
gibi bireysel spor dallarına odaklanmış; zamanla futbol ve diğer spor  
branşlarında da faaliyet göstermiştir. Kulübün kurucuları, sporu beden 
terbiyesi ve disiplinli yaşamın aracı olarak görmüşlerdir.

• Galatasaray Spor Kulübü (1905): Galatasaray Sultanisi öğrencileri tara-
fından kurulan bu kulüp, Osmanlı topraklarında futbolun kurumsal 
olarak oynandığı ilk ortamlardan biri olmuştur. Kurucuları, dönemin 
aydın gençliğini temsil etmekteydi.

• Fenerbahçe Spor Kulübü (1907): İstanbul’un Kadıköy semtinde gençler 
tarafından kurulan kulüp, özellikle futbol alanında kısa sürede önemli 
bir güç haline gelmiştir.

Bu kulüplerin kuruluşları, sadece sportif gelişim açısından değil, aynı zaman-
da toplumsal bilinçlenme ve dayanışma alanı olarak da büyük önem taşır. 
Dönemin siyasi baskıları karşısında gençlerin spor yoluyla bir araya gelmesi, 

163. İbrahim Arıkan, Türkiye’de Spor Tarihi, s. 78.
164 Ahmet Kılıç, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Spor ve Modernleşme, s. 99.



156

dolaylı olarak kimlik ve öz güven oluşumunu 
da beraberinde getirmiştir.165

2.3 İttihat ve Terakki'nin Spor 
Politikası
II. Meşrutiyet’in ilanıyla (1908), sporun 
hem bedensel gelişim hem de millî bilinç 
açısından önemi daha fazla fark edilmeye başlandı. İttihat ve Terakki 
Cemiyeti, genç nesillerin disiplinli, sağlıklı ve vatansever bireyler olarak 
yetişmesi için sporu etkin bir araç olarak benimsedi. Bu dönemde spor 
kulüplerine destek verildi, gençlik dernekleri kuruldu ve beden eğitimi 
dersleri daha ciddiyetle ele alınmaya başlandı.

3. Cumhuriyet Dönemi ve Sporun Kurumsallaşması
1923 yılında Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulmasıyla birlikte, toplumsal 
hayatın hemen her alanında olduğu gibi spor alanında da köklü bir dö-
nüşüm süreci başladı. Osmanlı’daki dağınık, geleneksel ve çoğunlukla 
bireysel spor anlayışı, yerini örgütlü, modern ve devlet destekli bir spor 
politikasına bıraktı. Cumhuriyetin kurucu kadrosu, özellikle Mustafa 
Kemal Atatürk, sporu yalnızca bireysel sağlığı geliştiren bir uğraş olarak 
değil, aynı zamanda ulusal kalkınmanın ve çağdaşlaşmanın önemli bir 
aracı olarak görmüştür.

3.1 Atatürk’ün Spora Bakışı
Mustafa Kemal Atatürk’ün spor hakkındaki görüşleri, gençlik ve beden 
terbiyesine verdiği önemi açıkça ortaya koyar. Atatürk, sporu bir “millî 
görev” olarak nitelendirmiş ve gençlerin hem zihin hem de beden yönün-
den güçlü yetişmesini hede�emiştir.166 Ona göre; “Ben sporcunun zeki, çe-
vik ve aynı zamanda ahlâklısını severim.” sözü, sadece fiziksel yeterliliği 
değil, karakter eğitimini de ön plana çıkaran bir anlayışın ifadesidir.
Atatürk Dönemi'nde spor, devlet politikası haline getirilmiş; toplumun 
her kesimine yayılması hede�enmiştir. Spora verilen önem, Cumhuriye-

165 Türkiye Milli Olimpiyat Komitesi Yayınları, Türk Spor Tarihi Kolektif Eseri, 2009, s. 120.
166 Mehmet Doğan, “Cumhuriyet Dönemi Spor Politikaları,” s. 55.



157

tin ideolojik hede�eriyle doğrudan ilişkilendirilmiştir: Sağlıklı bireyler, 
güçlü bir ulus inşa etmenin temel koşuluydu. Atatürk bu gerekliliği “Sağ-
lam kafa sağlam vücutta bulunur” sözüyle vurgulamıştır.167

3.2 Beden Terbiyesi Genel Müdürlüğü’nün Kuruluşu
Sporun kurumsal olarak örgütlenmesinde en önemli adım, 29 Haziran 
1938’de Beden Terbiyesi Genel Müdürlüğünün kurulmasıyla atıldı. Bu 
kurum, spor politikalarının belirlenmesi, spor faaliyetlerinin düzenlen-
mesi ve yönlendirilmesi amacıyla doğrudan devlet kontrolünde hizmet 
vermeye başladı. Müdürlük, Türkiye genelinde sporun yaygınlaşması için 
birçok düzenlemeye imza attı:
• Okullarda beden eğitimi derslerinin yaygınlaştırılması,
• Spor alanları ve tesislerinin inşası,
• Gençlik kampları, turnuvalar ve müsabakaların düzenlenmesi.

3.3 Halkevleri ve Spor
1932 yılında kurulan Halkevleri, Cumhuriyet’in halkçılık ve kültürel 
kalkınma politikalarının önemli bir parçasıydı. Halkevleri, yalnızca eği-
tim, tiyatro ve edebiyat faaliyetleriyle değil, aynı zamanda spor çalışma-
larıyla da ön plana çıktı. Özellikle küçük şehirler ve taşra bölgelerinde, 
sporun halka ulaştırılmasında Halkevleri büyük rol oynadı.
Halkevlerinde açılan spor kolları sayesinde gençler atletizm, güreş, voley-
bol gibi çeşitli branşlarda eğitildi ve bu alanlarda yerel ile bölgesel turnu-
valar düzenlendi. Bu yapı, sporu sadece büyük şehirlerin değil, tüm ülke-
nin erişebileceği bir etkinlik hâline getirdi.

3.4 Uluslararası Spor Başarıları ve Katılım
Cumhuriyet’in ilk yıllarında sporcuların uluslararası müsabakalara katı-
lımı teşvik edildi; Türkiye’nin spor yoluyla dünya sahnesinde tanıtılması 
hede�endi. Türkiye, ilk kez 1924 Paris Olimpiyatlarına katılarak simge-
sel bir adım attı. Takip eden yıllarda çeşitli uluslararası organizasyonlar-
da Türkiye’yi temsil eden sporcular, Cumhuriyet rejiminin modernleşme 
ve ilerleme hede�erinin taşıyıcıları olarak görüldü.

167 Ali Karakaş, Atatürk ve Spor, Ankara: Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2016, s. 12.



158

4. Eğitimde Sporun Yeri ve Beden Eğitimi
Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte eğitim politikaları köklü biçimde yeni-
den yapılandırılmış; çağdaş bireyler yetiştirmek amacıyla sadece zihinsel 
değil, fiziksel gelişimi de kapsayan bütüncül bir anlayış benimsenmiştir. 
Bu doğrultuda beden eğitimi, eğitimin vazgeçilmez bir parçası olarak 
müfredatta yerini almıştır. Atatürk’ün “Sağlam kafa sağlam vücutta bu-
lunur.” sözü, sporun eğitimdeki yerinin ideolojik temelini oluşturmuştur.

4.1. Beden Eğitimi Derslerinin Yaygınlaştırılması
Cumhuriyet’in ilk yıllarından itibaren tüm kademelerde beden eğitimi 
dersleri zorunlu hâle getirilmiştir. 1926 tarihli Maarif Teşkilatı Kanunu, 
beden eğitimi derslerini temel eğitim programına dâhil etmiştir. Bu dö-
nemde beden eğitimi, sadece bir spor faaliyeti olarak değil, aynı zamanda 
gençlerin disiplinli, sağlıklı ve vatansever bireyler olarak yetişmesini sağ-
layacak bir araç olarak görülmüştür.

Okullarda yürütülen beden eğitimi uygulamaları, yalnızca ders saatleriy-
le sınırlı kalmamış; sabah jimnastikleri, ha�alık spor gösterileri ve okul 
içi müsabakalarla desteklenmiştir. Özellikle kız öğrencilerin de bu faali-
yetlere katılması, Cumhuriyet’in toplumsal cinsiyet eşitliği hedefi açısın-
dan son derece dikkat çekicidir.

4.2. Öğretmen Yetiştirme ve Gazi Eğitim Enstitüsü
Beden eğitimi derslerinin etkin şekilde yürütülebilmesi için öğretmen 
yetiştirme konusu özel bir önem kazanmıştır. Bu doğrultuda 1932 yılın-
da kurulan Gazi Eğitim Enstitüsü Beden Eğitimi Bölümü, Türkiye’de 
ilk kez beden eğitimi öğretmeni yetiştiren kurumsal bir yapı olmuştur. 
Burada hem teorik bilgiler (anatomi, fizyoloji, pedagojik formasyon) hem 
de uygulamalı spor eğitimi verilmiştir.

Bu kurum, sadece beden eğitimi öğretmenlerinin değil, aynı zamanda 
daha sonraki yıllarda Türkiye’nin spor politikalarına yön verecek antre-
nörlerin ve spor adamlarının da yetiştiği bir merkez hâline gelmiştir.



159

4.3. Kız Öğrenciler ve Spor
Cumhuriyet’in en önemli hede�erinden biri olan kadınların kamusal 
yaşama katılımı, spor alanında da kendisini göstermiştir. Kız öğrenciler 
için ayrı beden eğitimi dersleri düzenlenmiş, spor kıyafetleri tasarlanmış 
ve özellikle şehir merkezlerindeki okullarda kızların atletizm, voleybol 
ve jimnastik gibi alanlarda eğitim almaları sağlanmıştır. Bu gelişmeler, 
dönemin sosyal yapısı göz önüne alındığında son derece devrimci bir ni-
telik taşır.

5. Cumhuriyet Dönemi Spor Kurumları ve Organizasyonlar
Cumhuriyet’in kurucu kadroları sporu yalnızca bireysel gelişim için 
değil, aynı zamanda toplumun topyekûn kalkınması ve ulusal dayanış-
manın pekiştirilmesi için bir araç olarak değerlendirmiştir. Bu anlayış 
doğrultusunda, spor alanında devlet destekli kurumsal yapılanmalar hız 
kazanmış ve halkın her kesimine hitap edecek organizasyonlar düzenlen-
miştir.

5.1. Beden Terbiyesi Teş-
kilatının Rolü
1938 yılında kurulan Beden 
Terbiyesi Umum Müdürlüğü, 
Türkiye’de sporun devlet eliyle 
yaygınlaştırılması ve denetlen-
mesi amacıyla faaliyet göstermiştir. Beden eğitimi okullarda zorunlu hâle 
getirilmiş, öğretmen yetiştiren kurumlarda ise spor eğitimi verilmiştir.168 
Bu kurum, il ve ilçelerde şubeler açarak yerel düzeyde sportif faaliyetlerin 
düzenlenmesini sağlamış; köylerde, kasabalarda ve şehirlerde sporun ta-
bana yayılması için çalışmalar yürütmüştür. Bu bağlamda sporun köylere 
kadar yaygınlaşması için Köy Enstitülerinin programlarına spor eğitimi 
de dâhil edilmiştir.169

168 İbrahim Arıkan, Türkiye’de Spor Tarihi, s. 135.
169 Emine Yıldız, “Halkevleri ve Spor Faaliyetleri,” Kültür ve Spor Araştırmaları Dergisi, cilt 5, sayı 2, 2013, s. 92.



160

Müdürlüğün görevleri arasında şunlar yer almaktaydı:
• Okul dışı gençliğe yönelik spor faaliyetleri organize etmek,
• Spor kulüplerine destek vermek,
• Ulusal müsabakalar düzenlemek,
• Spor malzemesi ve tesis imkânlarını artırmak.
Bu yönüyle teşkilat hem devletin spor politikalarının uygulayıcısı hem de 
halkla spor arasındaki köprü görevini üstlenmiştir.

5.2. Spor Kulüplerinin Kurumsallaşması ve Yaygınlaşması
Cumhuriyet döneminde, Osmanlı’dan devralınan kulüpler daha organi-
ze yapılar hâline gelirken Anadolu’da da çok sayıda yeni kulüp kurulmuş-
tur. Beşiktaş, Fenerbahçe ve Galatasaray gibi İstanbul merkezli büyük ku-
lüpler kurumsal yapılar kazanmış; bu kulüplerin gençlik kolları, altyapı 
sistemleri ve amatör şubeleri gelişmiştir.

Devlet ayrıca kulüplerin yalnızca futbolda değil, atletizm, güreş, kürek, 
voleybol gibi branşlarda da faaliyet göstermelerini teşvik etmiştir. Böy-
lece spor, tek branşlı bir etkinlik olmaktan çıkmış; çok yönlü bir gelişim 
alanına dönüşmüştür.

5.3. Spor Bayramları ve Kitlesel Etkinlikler
Cumhuriyet, sporu halkın yaşamına sokmanın en etkili yollarından biri 
olarak kitlesel spor etkinliklerine önem vermiştir. 19 Mayıs Gençlik ve 
Spor Bayramı, bu anlayışın en güçlü simgelerinden biridir. 1930’lu yıllar-
dan itibaren bu bayram, stadyumlarda büyük spor gösterileriyle kutlan-
maya başlanmış; binlerce öğrencinin senkronize hareketlerle gerçekleştir-
diği beden eğitimi gösterileri halkta büyük ilgi uyandırmıştır.

Ayrıca köyler ve kasabalarda düzenlenen koşular, bisiklet yarışları, futbol 
turnuvaları gibi etkinliklerle halk spora doğrudan katılmıştır. Bu uygu-
lamalar, sporun elit bir uğraş olmaktan çıkarak toplumsal bir yaşama bi-
çimi hâline gelmesinde etkili olmuştur.



161

5.4. Sporun Devlet Eliyle Teşviki
Devlet, sporu sadece desteklemekle kalmamış; çeşitli yollarla aktif şekil-
de teşvik etmiştir. Askerlik hizmeti sırasında beden eğitimi faaliyetlerine 
ağırlık verilmiş, sporcu asker projeleri geliştirilmiş ve başarılı sporcular 
kamu kurumlarında istihdam edilerek ödüllendirilmiştir. Ayrıca çeşitli 
dallarda “millî sporcu” statüsü getirilmiş; bu statüdeki kişilere barınma, 
burs ve seyahat gibi kolaylıklar sağlanmıştır.

6. Türk Sporunun Uluslararası Alandaki İlk Başarıları ve 
Temsili
Cumhuriyet’in ilk yıllarından itibaren Türkiye, sadece iç yapıda değil, 
dış dünyada da modern ve güçlü bir devlet imajı çizmek istemiştir. Bu 
doğrultuda spor, bir “uluslararası temsil aracı” olarak görülmüş; millî 
sporcuların yurt dışındaki müsabakalara katılımı teşvik edilmiştir. Bu 
adımlar, yalnızca sportif başarıyı değil, aynı zamanda genç Cumhuri-
yet’in çağdaşlık iddiasını ve bağımsızlık kararlılığını dünyaya duyurmayı 
amaçlamıştır.

6.1. Olimpiyatlara Katılım
Türkiye Cumhuriyeti, ilk kez 1924 yılında Paris Olimpiyatlarına resmî 
olarak katılmıştır.170 Her ne kadar bu ilk katılımda önemli dereceler elde 
edilememiş olsa da Türk sporunun uluslararası alandaki temsili açısın-
dan tarihsel bir dönüm noktası olmuştur. Bunu 1928 Amsterdam ve 
1936 Berlin Olimpiyatları takip etmiş; bu oyunlarda Türk sporcular 
daha güçlü performanslar sergilemeye başlamıştır. 171

1936 Berlin Olimpiyatları, özellikle Nazi Almanyası’nın propaganda 
gölgesi altında düzenlenmiş olmasına rağmen, Türkiye’nin burada hem 
siyasi varlığını hem de spordaki gelişimini dünyaya gösterebildiği önemli 
bir organizasyon olmuştur.

Londra'da yapılan 1948 Yaz Olimpiyatları da Türkiye’nin başarısı göste-

170 Zeynep Şahin, “Türk Sporunun Uluslararası Alandaki Gelişimi,” Spor Bilimleri Dergisi, cilt 10, sayı 3, 2015, 
s. 113.  
171 Türkiye Milli Olimpiyat Komitesi Yayınları, s. 145.



162

risiydi adeta.  Ülkemiz bu olimpiyata 6 branşta 1'i kadın 58 sporcu ile ka-
tıldı ve  kazandığımız 6 altın, 4 gümüş, 2 bronz madalyayla ekip hâlinde 
Olimpiyat Yedincisi oldu.

Türk serbest güreş millî takımı yaptığı 36 karşılaşmadan 31'ini kazana-
rak büyük bir başarı elde etti. Nasuh Akar 57 kiloda şampiyon oldu ve 
basında kendisinden "korkunç Türk" olarak söz ettirdi.
 
62 kiloda Gazanfer Bilge bütün karşılaşmalarını tuşla kazanarak altın 
madalya aldı. 67 kiloda Celal Atik, Kanadalı rakibini 2 dakika 11 saniye-
de tuşa getirerek bu dalda bir rekor kırdı ve şampiyon oldu.

 73 kiloda Yaşar Doğu, final karşılaşması dışında bütün güreşlerinde ra-
kiplerini tuşla yendi ve altın madalya kazandı. Halit Balamir 52, Adil 
Candemir 79 kiloda gümüş madalya kazandılar. Türk serbest güreş millî 
takımı kazandığı 4 altın, 2 gümüş madalyayla Olimpiyat şampiyonu oldu.

Türk Grekoromen millî takımı da kazandığı 5 madalyayla takım hâlinde 
Olimpiyat İkincisi oldu. 62 kiloda Mehmet Oktav ve ağır sıklette Ahmet 
Kireççi altın, 52 kiloda Kenan Olcay, 79 kiloda Muhlis Tayfur gümüş, 57 
kiloda Halil Kaya bronz madalya kazandılar.
Türkiye olimpiyatlarda ilk kez atletizmde bir madalya aldı. Ruhi Sarıalp, 
3 adım atlamada 15,025 m.'lik derecesiyle dalında üçüncü oldu ve bronz 
madalya kazandı. Kafiledeki tek kadın sporcu, 100 metrede koşan atlet 
Üner Teoman'dı.

6.2. Uluslararası Alanda Öne Çıkan Branşlar ve Sporcular
Cumhuriyet’in ilk döneminde uluslararası başarı elde edilen başlıca bran-
şlar arasında güreş ve atletizm ön plana çıkmıştır. Türk güreşçileri, gele-
neksel yağlı güreşten aldıkları teknik mirası serbest ve grekoromen güreş 
dallarına taşıyarak Avrupa ve dünya şampiyonalarında Türkiye’yi başa-
rıyla temsil etmişlerdir.

Bu dönemde öne çıkan sporculardan bazıları şunlardır:



163

• Yaşar Erkan: 1936 Berlin Olimpiyatları’nda altın madalya kazanan 
ilk Türk Olimpiyat şampiyonu olmuştur.

• Naim Süleymanoğlu: Daha sonraki yıllarda Türkiye’ye büyük gurur 
yaşatan halterci; ancak onun başarılarının temelleri bu kurumsal ya-
pılanmalara dayanmaktadır.

• Ruhsar Özyürek gibi kadın sporcular ise kadınların uluslararası are-
nada görünürlüğü açısından önem arz etmiştir.

6.3. Spor ve Dış Politika
Spor, bu dönemde yalnızca yarışma ve rekabet alanı değil, aynı zamanda 
dış politika ve uluslararası imaj yönetiminin bir aracı olarak değerlendiril-
miştir. Millî takımların yurt dışında düzenlenen turnuvalara katılması, 
Türkiye’nin “uygar milletler topluluğu” içinde yer alma çabasının önemli 
bir parçasıydı. Sporcuların davranış biçimleri, kıyafetleri, tavırları, taşı-
dıkları millî bayrak ve marş, yeni Türkiye’nin vitrini olarak görülmüştür.
Uluslararası temaslar, spor aracılığıyla yürütülen bir çeşit “yumuşak güç” 
uygulaması hâlini almış; özellikle Balkan Oyunları gibi bölgesel organi-
zasyonlarda Türkiye aktif rol üstlenmiştir. Bu etkinlikler aynı zamanda 
barışçıl ilişkilerin kurulmasına da katkı sağlamıştır.

7. Sporun Toplumsal Hayata Yansıması ve  
Yerel Organizasyonlar
Cumhuriyet rejimi, sporu yalnızca elitlerin uğraşı ya da okul sıralarında-
ki bir etkinlik olarak görmemiş; onu halkın günlük yaşamına sokmayı 
amaçlamıştır. Bu doğrultuda, sporun geniş kitlelere ulaşmasını sağlaya-
cak politikalar geliştirilmiş, kırsal kesimlerde dahi spor faaliyetleri 
desteklenmiştir. Böylece spor, sadece beden gelişimi için bir araç olmak-
tan çıkıp, sosyal uyum, birlik ve dayanışmanın pekişmesini sağlayan 
önemli bir unsur haline gelmiştir.

7.1. Halk Evleri ve Spor Kolları
1932 yılında kurulan Halkevleri, Cumhuriyet’in halkla doğrudan temas 
kurduğu en önemli kültür kurumlarından biri olmuştur. Halkevlerinin 
bünyesinde faaliyet gösteren spor kolları, gençleri ve çocukları çeşitli spor 



164

dallarıyla tanıştırmış; kırsal bölgelerde spor kültürünün gelişmesini sağ-
lamıştır. Bu faaliyetler yalnızca büyük şehirlerle sınırlı kalmayıp, Anado-
lu’nun küçük kasaba ve köylerine kadar ulaşmıştır.
Halkevlerinde düzenlenen spor etkinlikleri arasında şunlar yer almaktay-
dı:
• Futbol, voleybol ve atletizm yarışmaları
• Güreş turnuvaları
• Halk yürüyüşleri ve kros koşuları
• Spor üzerine konferanslar ve paneller
Bu etkinlikler, halkın sporla temasını artırmakla kalmamış, aynı zaman-
da toplumsal birlik ve dayanışma duygusunu da pekiştirmiştir.

7.2. Köylerde Spor ve Beden Eğitimi
Köylerdeki spor faaliyetleri özellikle Köy Enstitüleri aracılığıyla destek-
lenmiştir.172 1940’lı yıllarda kurulan Köy Enstitüleri, akademik eğitimin 
yanı sıra fiziksel eğitimi de ön planda tutmuş; öğrenciler sabah jimnastik-
leriyle güne başlamış, ha�alık spor müsabakalarına katılmışlardır. Köy 
öğretmenlerinin beden eğitimi konusundaki donanımı, bu faaliyetlerin 
uzun vadeli ve kalıcı olmasını sağlamıştır.

Bu süreçte güreş, yürüyüş ve halk oyunları gibi geleneksel uygulamalar, 
modern beden eğitimiyle harmanlanarak sürdürülmüştür. Bu yaklaşım, 
sporun halkla olan bağını güçlendiren önemli bir unsur olmuştur.

7.3. Sporun Toplumsal Dönüşüme Etkisi
Spor, Cumhuriyet’in toplumu dönüştürme araçlarından biri olarak stra-
tejik bir rol üstlenmiştir. Kız çocuklarının spor faaliyetlerine katılması, 
kıyafetlerdeki değişim, bedenin kamusal görünürlüğü ve kolektif spor 
gösterileri gibi unsurlar, geleneksel toplumsal yapıda önemli kırılmalar 
yaratmıştır. Spor, her şeyden önce kadınların toplumsal dönüşüme aktif 
katılımının aracı olmuştur.173 

172 Emine Yıldız, “Halkevleri ve Spor Faaliyetleri,” s. 99
173 Ahmet Kılıç, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Spor ve Modernleşme, s. 140.



165

174 Ali Karakaş, Atatürk ve Spor, s. 65.
175 Mehmet Doğan, “Cumhuriyet Dönemi Spor Politikaları,” s. 60.

Toplumsal eşitlik, disiplini içselleştirme ve ortak hedefe yönelme gibi 
değerlerin spor yoluyla genç kuşaklara aktarılması, Cumhuriyet ideolo-
jisinin günlük yaşamdaki somut tezahürlerinden biri olmuştur. Spor, bu 
dönemde sadece fiziksel bir uğraş değil, aynı zamanda “modernleşmenin 
sahası” olarak kabul edilmiştir.

8. Atatürk’ün Spor Anlayışı ve Sporun İdeolojik Temeli
Mustafa Kemal Atatürk, sporu yalnızca bedensel sağlık ve fiziksel güç 
kaynağı olarak görmekle kalmamış; aynı zamanda gençliği eğitmenin, 
toplumun modernleşmesini hızlandırmanın ve ulusal birlik duygusunu 
pekiştirmenin temel aracı olarak değerlendirmiştir.174 Atatürk’ün spor 
anlayışı, Cumhuriyet’in ideolojik yapısıyla sıkı sıkıya bağlı olup, onun 
vizyonunun önemli bir parçasını oluşturur.

8.1. Atatürk’ün Spor ve Beden Eğitimi Vurgusu
Atatürk’ün en bilinen sözlerinden biri olan “Sağlam kafa, sağlam vücut-
ta bulunur.” ifadesi, beden eğitiminin eğitim sistemindeki yerini özetler 
niteliktedir. Atatürk, gençlerin fiziksel olarak güçlü olmasının, milli mü-
cadelede olduğu gibi barış döneminde de ülkenin kalkınması için vazge-
çilmez olduğunu vurgulamıştır.
Bu nedenle eğitim müfredatına beden eğitimi derslerini zorunlu olarak 
dahil etmiş, öğretmen yetiştirme politikalarında bu alana öncelik vermiş-
tir. Atatürk, sporu sadece bireysel bir uğraş olarak değil, aynı zamanda 
kolektif dayanışma ve disiplin aracı olarak da değerlendirmiştir.

8.2. Sporun Modernleşme ve Ulus İnşası Sürecindeki Rolü
Cumhuriyet’in modernleşme projesinde spor, toplumu eski alışkanlık-
lardan ve geri kalmışlıklardan arındırmanın, çağdaşlaşmanın sembolle-
rinden biri olmuştur. Spor, bireyleri aktif, sağlıklı ve bilinçli vatandaşlar 
olarak yetiştirmenin yanı sıra toplumsal cinsiyet eşitliği, laiklik ve ulusal 
birlik gibi ideolojik hede�erin gerçekleştirilmesinde önemli bir rol üst-
lenmiştir. 175



166

Özellikle kız çocuklarının spor yapmasının teşvik edilmesi, kadınların 
kamusal alanda görünürlük kazanmasının önünü açmıştır. Sporun disip-
linli yapısı, bireysel sorumluluk ve kolektif çalışma bilincini yerleştirerek 
toplumun yeni normlarını güçlendirmiştir.

8.3. Atatürk ve Sporun Kurumsallaşması
Atatürk’ün direkti�eri doğrultusunda, sporun yaygınlaştırılması ama-
cıyla devlet eliyle önemli kurumlar kurulmuş; beden eğitimi öğretmen-
leri yetiştirilmiş ve spor organizasyonları desteklenmiştir. Onun vizyonu, 
yalnızca sportif başarıyı değil, aynı zamanda sporu bir “milli kültür un-
suru” olarak geliştirmeyi hede�emiştir.

Bu bağlamda Atatürk, sporcuları teşvik etmiş, uluslararası alandaki tem-
silin önemine vurgu yapmış ve gençlerin spor yoluyla hem fiziksel hem de 
ruhsal açıdan gelişimini sağlamıştır.

9. Sonuç
Osmanlı’dan Cumhuriyet’e geçiş sürecinde spor, toplumun modernleşme 
ve çağdaşlaşma hede�eri doğrultusunda önemli bir araç olarak ön plana 
çıkmıştır. Osmanlı döneminde daha çok elit kesimlere yönelik, sınırlı 
düzeyde gerçekleşen spor faaliyetleri, Cumhuriyet’in kuruluşuyla birlikte 
devlet politikalarının merkezine yerleşmiş ve geniş halk kitlelerine yay-
gınlaştırılmıştır.

Cumhuriyet’in ilk yıllarında spor, eğitim sistemine entegre edilerek 
gençlerin bedensel ve zihinsel gelişimini desteklemiş; öğretmen yetiştir-
me kurumları aracılığıyla bu alandaki insan kaynağı güçlendirilmiştir. 
Aynı zamanda devlet eliyle kurulan spor teşkilatları ve kulüpler, sporun 
kurumsallaşmasını sağlamış; düzenlenen etkinlikler toplumsal uyum ve 
dayanışmanın pekişmesine katkıda bulunmuştur.

Uluslararası arenada ise Türkiye, olimpiyatlar ve çeşitli uluslararası tur-
nuvalar yoluyla hem sportif başarılar elde etmiş hem de yeni devletin çağ-
daş ve güçlü yüzünü dünyaya göstermiştir. Spor, bu dönemde dış politi-



167

kanın önemli bir temsil ve “yumuşak güç” aracı olarak da işlev görmüştür.
Atatürk’ün spora verdiği önem ve onun ideolojik vizyonu, sporun Tür-
kiye’de sadece bir faaliyet olmanın ötesinde toplumsal dönüşümün, ulus 
inşasının ve modernleşmenin temel unsurlarından biri haline gelmesini 
sağlamıştır. Spor, gençlerin disiplinli, sağlıklı ve milli bilinçle donanmış 
bireyler olarak yetişmesinde kritik bir rol oynamıştır.

Sonuç olarak, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e sporun gelişimi sadece bir spor 
tarihi değil; aynı zamanda Türkiye’nin sosyal, kültürel ve siyasal dönüşü-
münün de güçlü bir yansımasıdır. Spor, yeni Türkiye’nin inşa sürecinde 
hem birey hem de toplum düzeyinde önemli bir güç ve dönüştürücü bir 
araç olmuştur.



168

Son Söz
Ey Büyük Atatürk,

Sabiha Gökçen ile yaptığı bir konuşma sırasında hayalindeki Türkiye’yi 
dile getirmiştin:

"İnsan ömrü, yapılacak işlerin azameti karşısında çok cüce kalıyor… Geçtiği-
miz yerlerde fabrikaları görmek istiyorum, ekilmiş tarlalar, düzgün yollar, 
elektrikle donanmış köyler, küçük, fakat canlı tertemiz, sağlıklı insanların 
yaşayabileceği evler, büyük yemyeşil ormanlar görmek istiyorum. 

İstanbul' da ne medeniyet varsa Ankara'ya ne medeniyet getirmeye çalışı-
yorsak, İzmir'i nasıl mamur kılıyorsak, yurdumuzun her tarafını aynı me-
deniyete kavuşturalım istiyorum. Ve bunu çok ama çok yapmak istiyorum. 
Dedim ya, insan ömrü çok büyük işleri başarabilecek kadar uzun değil. Ma-
mur olmalı Türkiye'nin her bir tarafı, müre�eh olmalı…

Devletin yapamadığını, millet; milletin yapamadığını devlet yapmalı. Her 
şeyi yalnız devletten ya da her şeyi yalnız milletten beklemek doğru olmaz. 
Devlet ve millet ülke sorunlarını göğüslemede daima el ele olmalıdır. Ben 
yapabildiğim kadarını yapayım, sonra ne olursa olsun, benim kitabımda 
yok. Geleceği, geleceğin Türkiyesi'ni, düşünmek görevim. Bir iş aldık üzeri-
mize, bir savaşın üstesinden geldik, şimdi ekonomik alanda savaş veriyoruz, 
daha da vereceğiz... Bu heyecanı yaşatmak, bu heyecanın ürünlerini görmek 
lazım. "

Senin büyük ideallerin, insan ömrünün sınırlarını aşan vizyonunla, çağ-
daş Türkiye Cumhuriyeti'nin temellerini attın. Senin, "İnsan ömrü, yapı-
lacak işlerin azameti karşısında çok cüce kalıyor..." sözlerinle ifade ettiğin o 
büyük hayalin, bugün milyonların yaşamını şekillendiren bir gerçekliktir.

Yıkık, yorgun ve umutsuz bir halkın içinden modern bir ulus yarattın. 
Geçtiğin yollarda görmek istediğin fabrikalar, ekilmiş tarlalar, elektrikle 
donatılmış köyler, düzenli yollar ve yemyeşil ormanlar, bugün senin haya-
lini yaşatan eserlerdir. Türkiye'nin dört bir köşesine yayılmasını istediğin 



169

medeniyet ışığı, bugün Ankara’dan 
İzmir’e, İstanbul’dan Anadolu'nun 
her köşesine kadar yayılmıştır.

Senin "Mamur olmalı Türkiye'nin 
her bir tarafı, müre�eh olmalı..." söz-
lerinle şekillenen bir ülke olduk. Bu-
gün modern kentlerimizde yaşayan 
sağlıklı, eğitimli, bilinçli insanlar, se-
nin bize gösterdiğin yolda yürümeye 
devam ediyor. Devlet ve milletin el ele 
vermesi gerektiğine dair öğüdün, bu-
gün de geçerliliğini koruyarak güçlü 
bir Türkiye’yi inşa etmemizi sağlıyor.

Bize, geleceği düşünmenin, çalışmanın ve üretmenin önemini miras bı-
raktın. Yalnızca savaş meydanlarında değil, ekonomik ve kültürel alanlar-
da da zafere ulaşmanın yolunu gösterdin. Türkiye'yi medeniyet yarışında 
en ileriye taşıma azmin, bugün hala yolumuzu aydınlatan bir meşaledir.

Büyük Atatürk, 

Senin bize miras bıraktığın bu heyecanı, bu umudu yaşatmak görevimiz-
dir. Senin "Bu heyecanı yaşatmak, bu heyecanın ürünlerini görmek lazım" 
sözlerinde yatan derin sorumluluğun bilincindeyiz. Onurlu ve müre�eh 
bir Türkiye’nin senin eserlerinle yükseldiğini, çağdaş uygarlık düzeyine 
ulaşma mücadelesinin senin yol göstericiliğinde devam ettiğini unutmu-
yoruz.
Bu ülkenin her ferdi olarak sana minnettarız. Yolun yolumuz, idealin ide-
allerimizdir. Geleceği düşünmek ve senin gibi büyük işlere imza atmak 
için daima çalışacağız.

Sana sonsuz teşekkürlerimizi ve derin saygılarımızı sunuyoruz.

Ruhun şad olsun.



170

Alfabetik Kaynakça Listesi
Ahmad, Feroz; Modern Türkiye'nin Oluşumu, Kaynak Yayınları, İstanbul, 1993.
Akbal, Süalp;  Tül Sümerbank ve Modernleşme: Erken Cumhuriyet Döneminde 
Ekonomi ve Toplum, İstanbul: Metis Yayınları, 2016.
Aksan, Doğan; Her Yönüyle Dil. Türk Dil Kurumu Yayınları, 2000.
Akyüz, Kenan; Batı Tesirinde Türk Şiiri Antolojisi, İnkılap Kitabevi, Ankara, 1995.
Akyüz,Yahya;  Türk Eğitim Tarihi, Pegem Akademi, Ankara, 2021.
Alkan, Burcu; Ulus, İmge, Bellek: Erken Cumhuriyet Döneminde Görsel Kültür ve 
Sinema, Ankara: Dipnot Yayınları, 2018.
And, Metin; Atatürk ve Tiyatro, Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1981.
And, Metin; Türk Tiyatrosunun Evreleri, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2004.
Andı, Tarık Cemal; “Nutuk’un Edebi Yönü”, Türk Yurdu, c. 17,. 1997.
Aracı, Emre; Adnan Saygun: Bir Cumhuriyet Bestecisi, Yapı Kredi Yayınları, 2001.
Arıkan, İbrahim; Türkiye’de Spor Tarihi, Ankara: Spor Yayınları, 2010.
Arman, Aytaç; Atatürk ve Sinema”, TÜRSAK Yayınları, İstanbul, 2004.
Arsan, Nimet; Atatürk’ün Kaleme Aldığı Geometri Kitabı, Türk Dil Kurumu 
Yayınları, Ankara, 1971.
Arzık, Nimet; Türk Tiyatrosunda Kadın, İstanbul: Remzi Kitabevi, 1975.
Atatürk Araştırma Merkezi, Atatürk’ün Okuduğu Kitaplar ve Notları, AAM Yayın-
ları, Ankara, 2007.
Atatürk Araştırma Merkezi, Atatürk ve Tarih Yazımı, AAM Yayınları, Ankara, 
2007.
Atay, Falih Rı�ı; Çankaya, İstanbul: Bateş Yay., 1969.
Banarlı, Nihat Sami; Resimli Türk Edebiyatı Tarihi, C. 2, İstanbul: Millî Eğitim 
Bakanlığı Yayınları, 1971.
Banguoğlu, Tahsin; Dil Bahisleri, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 1974.
Banoğlu, Niyazi Ahmet; Nükte ve Fıkralarla Atatürk, Aksoy Yayıncılık, İstanbul, 
2000.
Başkut, Cevat Fehmi; Muhsin Ertuğrul ve Tiyatromuz, İstanbul: İnkılap Kitabevi, 
1969.
Behlil, Melis; Türk Sineması Tarihi, İstanbul: Hayalperest Yayınları, 2013.
Boratav, Pertev Naili; 100 Soruda Türk Halk Edebiyatı, Gerçek Yayınevi, İstanbul, 
2000.
Bosworth, Richard; Mussolini, Oxford: Oxford University Press, 2002.
Bozkurt, M. E; Hukuk Devrimi ve Kadın Hakları, İstanbul Hukuk Fakültesi Yayın-
ları, İstanbul, 1926.
Cengiz,Gülsüm; A�fe Jale: Tiyatroya Adanmış Bir Yaşam, Evrensel Basım, 2006.
Çağlar, Behçet Kemal; Atatürk İhtilali, İstanbul: Hilmi Kitabevi, 1945.
Çağlar, Behçet Kemal; Hatıralar ve Mektuplar, Kültür Bakanlığı Yay., 1981.
Çağlar,Behçet Kemal; Bugünün Diliyle Atatürk’ün Söylevleri, IQ Kültür Sanat 
Yayıncılık, İstanbul, 2011.



171

Çetişli, İlyas; Atatürk ve Edebiyat, Akçağ Yayınları, Ankara 2006.
Çetişli, İlyas; “Cumhuriyet Dönemi Türk Edebiyatında Halkçılık”, Türkbilig,, 2014.
Dilâçar, Agop;  “Geometri” Kitabının “Ön sözü, Türk Dil Kurumu Yayını, 1981.
Ebüzziya Tev�k; “Namık Kemal Hakkında”, Servet-i Fünun, 21 Mayıs 1908.
Ercilasun, Ahmet Bican; Atatürk’ün Dil Politikası, Türk Dil Kurumu Yayınları, An-
kara, 2007.
Ercilasun, Ahmet Bican;  Atatürk’ün Dil ve Edebiyat Anlayışı, Ankara: Türk Dil 
Kurumu Yayınları, 2007.
Ergin, Murat; İslami Aydınlanma ve Türk Kimliğinin İnşası, İletişim Yayınları, İs-
tanbul, 2017.
Friedländer, Saul; Nazi Germany and the Jews, New York: HarperCollins, 1997.
Gündüz,Taha; “Atatürk’ün Söylevlerinde Edebi Anlatım”, Toplumsal Tarih, 2001.
Gündüz ,Taha; “Siyasi Söylev Olarak Nutuk”, Toplumsal Tarih,, 2001.
Gündüz, Tuncer; Atatürk ve Türk Dili, Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları, An-
kara, 2004.
Isaacson , Walter; Einstein: His Life and Universe, New York: Simon & Schuster, 
2007.
İnalcık, Halil; Osmanlı Medeniyeti Tarihi. İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları, 2010.
İnalcık. Halil; Atatürk ve Batılılaşma. İstanbul: İş Bankası Kültür Yayınları, 2010.
İnan, Afet; Atatürk Hakkında Hatıralar ve Belgeler, Ankara: Türk Tarih Kurumu 
Yayınları, 1959.
İnan, Afet; Atatürk ve Tarım Reformu, Ankara Üniversitesi Yayınları, 1950.
İnan, Ali Mithat; Atatürk’ün Not De�erleri, Gündoğan Yayınları, İstanbul, 2003.
İnsel, Ahmet; Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 2: Kemalizm, İletişim Yayınları, 
İstanbul, 2002.
Kaplan, Mehmet; Türk Edebiyatı Üzerine Araştırmalar 3, Dergâh Yayınları, İstan-
bul, 1982.
Kaplan, Mehmet; Cumhuriyet Devri Türk Şiiri, Dergâh Yayınları, İstanbul, 1982.
Karakaş Ali; Atatürk ve Spor, Ankara: Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2016.
Karal, Enver Ziya; Atatürk’ten Düşünceler, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 
1981.
Karaosmanoğlu, Yakup Kadri;  Gençlik ve Edebiyat Hatıraları, İnkılap Yayınevi, 
İstanbul, 1946.
Karpat, Kemal H; Türk Demokrasi Tarihi: Sosyal, Ekonomik ve Kültürel Temeller. 
İstanbul: Timaş Yayınları, 2012.
Kater, Michael; H. Doctors Under Hitler, Chapel Hill: University of North Carolina 
Press, 1989.
Kazdağlı Güneş; Atatürk ve Bilim, Tübitak Yayınları, Ankara, 2002.
Kershaw, Ian; Hitler: A Biography, New York: W.W. Norton & Company, 2008.
Kılıç Ali, Atatürk’ün Hususiyetleri, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 
2006.



172

Kindleberger, Charles P.; �e World in Depression, 1929–1939, Berkeley: Univer-
sity of California Press, 1973.
Koloğlu, Orhan; Halkevleri ve Toplum, Cem Yayınevi, İstanbul, 1992.
Kreiser, Klaus; Mustafa Kemal Atatürk: Eine Biographie, München: C.H. Beck, 
2008.
Lewis, Bernard; Modern Türkiye'nin Doğuşu. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayın-
ları, 1998.
Lewis, Geo�rey; �e Turkish Language Reform: A Catastrophic Success: Oxford 
University Press, Oxford, 1999.
Mango, Andrew; Atatürk: Modern Türkiye’nin Kurucusu. İstanbul: Sabah Kita-
pları, 2000.
Muvahhit, Bedia; Bedia Muvahhit: Bir Cumhuriyet Kadını, İstanbul: Yapı Kredi 
Yayınları, 1998.
Ortaylı, İlber; Cumhuriyet ve Modernleşme, İstanbul: Timaş Yayınları, 2009.
Özuyar, Ali; Atatürk ve Sinema: Belgelerle Bir Dönemin Sinema Politikası, İstan-
bul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2015.
Parla,Taha;  Namık Kemal ve İdeolojisi. İstanbul: İletişim Yayınları, 1994.
Parlak, Zeki;  Atatürk’ün Entelektüel Portresi, Ötüken Yayınları, İstanbul, 2008.
Ronart, Stephan; Bugünkü Türkiye (1936), çev. B. T. Şaman, Çetin Yetkin, Antalya, 
2009.
Sander,Oral;  Türkiye’nin Dış Politikası, İmge Kitabevi, Ankara,1998.
Scognamillo, Giovanni; Türk Sinema Tarihi, İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2003.
Semiha Berksoy Vakfı Yayınları, Bir Cumhuriyet Sanatçısı: Semiha Berksoy, 2005.
Service, Robert; Stalin: A Biography, Cambridge: Harvard University Press, 2005.
Sözen, M; Cumhuriyet Devrimleri ve Toplumsal Dönüşüm, Ankara Üniversitesi 
Yayınları, Ankara, 2004.
Sözen, Metin; Atatürk ve Kitap, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2000.
Şekeroğlu, Sami; Atatürk ve Sinema, İstanbul: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1981.
Şimşir, Bilal; Atatürk’ün Özel Mektupları, Bilgi Yayınevi, Ankara, 2006.
Tanilli, Server; Yüzyılların Gerçeği ve Mirası, Cumhuriyet Kitapları, İstanbul, 2002.
Tansel, Fevziye Abdullah; Halk Hikâyeleri ve Edebiyatımızdaki Yeri, Kültür Bakan-
lığı, Ankara, 1976.
Tuna, Taner;  Ziya Gökalp ve Türkçülük, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2007.
Tural, Sadık Kemal; Yunus Emre'den Günümüze Türk Halk Şiiri, Ankara: Atatürk 
Kültür Merkezi, 2003.
Tural, Sadık Kemal; Atatürk ve Edebiyat”, Türk Dili, 2001.
Turan, Şerafettin;  Atatürk’ün Düşünce Yapısı, Bilgi Yayınevi, Ankara, 1999.
Türkiye Milli Olimpiyat Komitesi Yayınları, Türk Spor Tarihi Kolektif Eseri, 2009.
Türk Dil Kurumu, Atatürk ve Dil, TDK Yayınları, 2004.
Uçan. Suat;  A�fe Jale: Türk Tiyatrosunun İlk Müslüman Kadın Oyuncusu, İstan-
bul: Mitos Boyut Yayınları, 2000.
Uçman, Abdullah; Cumhuriyet Döneminde Edebiyat ve Toplum, Dergâh Yayın-



173

ları, İstanbul, 1998.
Vardar, Bülent; Türkiye’de Sinema ve Modernleşme, İstanbul: Metis Yayınları, 2001,
Yalçın, Hilmi; Halkevleri ve Türk Kültür Hayatı (1932–1951). Ankara: Atatürk 
Araştırma Merkezi Yayınları, 1997
Yalçın, Niyazi Berkes; Türkiye’de Çağdaşlaşma, Bilgi Yayınevi, Ankara, 1973.
Yöntem, Ali Canip; Eğitim ve Kültür Üzerine Yazılar, İstanbul: Milli Eğitim 
Basımevi, 1943.
Yurdakul, Mehmet Emin; Ey Türk Uyan, Matbaa-i Amire, İstanbul, 1914.
Yücel, Hasan Âli; Tiyatro Üzerine Yazılar, İstanbul: İletişim Yayınları, 1997.
Yüksel, Ayşegül; Cumhuriyet Tiyatrosu Üzerine Yazılar, Mitos Boyut, 1997.
Yüksel, Ayşegül; Carl Ebert ve Türk Tiyatrosu, Ankara: Bilgi Yayınevi, 1990.
Widmann, Horst; Exil und Bildungshilfe: Die deutschsprachige akademische Em-
igration in die Türkei nach 1933, Bern: Herbert Lang, 1973.

Dergi, Gazete ve Tutanaklar
Alacakaptan, Uğur; “Ankara Devlet Konservatuvarı’nın Kuruluşu”, Sanat 
Dünyamız,1996,–17.
AOÇ Kuruluş Raporları, 1925-1933.
Birikim Dergisi, Öncesi ve Sonrasıyla 1933 Üniversite Reformu,1997.
Hisar, Abdülhak Şinasi; “Ankara’nın Güzellikleri”, Muhit dergisi, 1933.
Milletler Cemiyeti Arşivi, 1935
Milliyet gazetesi, 13 Mart 1926
Örnekol, Ömer L;  “Tarihsel Bir Anı”, Bilim ve Teknik, Sayı:180, Cilt:15, Tübitak 
Yayınları, Kasım 1981.
Servet-i Fünun, 9 Teşrinisani 1311 (21 Kasım 1895).
Sevinç, Sibel; “Atatürk’ün Okuma Notları ve Kütüphanesi.” Atatürk Araştırma 
Merkezi Dergisi, 2007,–25.
TBMM Tutanakları, 1935
TDK, Dil Kurultayları Tutanakları, Türk Dil Kurumu, Ankara, 1936.
�e Times, "Eastern Women's Revolution", 1936
Tural, Sadık Kemal;  “Nutuk’un Dili ve Üslubu Üzerine”, Türk Dili dergisi, 2002.
T.C. Tarım ve Orman Bakanlığı Arşivleri,
Uçan, Ali; “Cumhuriyet Dönemi Türk Edebiyatında Eğitici Sanat Anlayışı.”, Türk 
Kültürü İncelemeleri Dergisi, 2005.
Vakit gazetesi; 10 Ocak 1922
Yıldız, Emine; “Halkevleri ve Spor Faaliyetleri,” Kültür ve Spor Araştırmaları Der-
gisi, 2013,



174

FMV YAYINLARI ATATÜRK KİTAPLARI SERİSİ



174

FMV YAYINLARI ATATÜRK KİTAPLARI SERİSİ

175

Atatürk Kitapları 
Serisinde yer alan 

yayınlara erişim için 
QR kodu  

kullanabilirsiniz.



175

Atatürk Kitapları 
Serisinde yer alan 

yayınlara erişim için 
QR kodu  

kullanabilirsiniz.



174

FMV YAYINLARI ATATÜRK KİTAPLARI SERİSİ

175

Atatürk Kitapları 
Serisinde yer alan 

yayınlara erişim için 
QR kodu  

kullanabilirsiniz.




